
Thần học Kitô Giáo



Khoa Học Công Giáo và Đời Sống
Catholic Science & Life

ISSN: 2771-1412

https://doi.org/10.54855/10.54855/csl.2554
https://orcid.org/0000-0003-1876-8299 

Indexed

Crossref
ORCID
Google Scholar
LOCKSS
CLOCKSS
PKP PN
Library of Congress
U.S. ISSN Center

Publication frequency
Tạp chí Khoa học Công Giáo và Đời sống (Catholic Science & Life) (csl) (ISSN: 2771-1412) sẽ xuất bản mỗi 
năm 4 số, bắt đầu từ tháng Ba, tháng Sáu, tháng Chín, và Tháng Mười Hai.

The Catholic Science & Life (csl) (ISSN: 2771-1412) will publish 4 issues per year in March, June, September 
and December.

Copyright (c) 2025 Catholic Science & Life is published under a Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License.

Authors retain copyright and grant the journal the right of first publication with the work simultaneously li-
censed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License that allows others to share the work 
with an acknowledgment of the work’s authorship and initial publication in this journal.

Publisher: ICTE Press

Address: International Association of TESOL & Education, 5243 Birch Falls Ln, Sugar Land, Texas, USA, 
77479

Principal Contact
Associate Professor Dr. Pham Vu Phi Ho.
The Catholic Institute of Vietnam, Ho Chi Minh City, Vietnam
Email: ho.pvp@hocvienconggiao.edu.vn or khoahocconggiao@gmail.com



Khoa Học Công Giáo và Đời Sống
Catholic Science & Life

ISSN: 2771-1412

Editor-in-chief

Associate Professor Dr. Pham Vu Phi Ho, The Catholic Institute of Vietnam, Vietnam (Orcid) (Scopus), 
(ResearchID)

Journal Secretary
Vincent Pham Van Son, Vinh Son Parish, Thai Binh Diocese (Orcid)

Editorial board

Prof. Dr. Fr. Francis Nguyen Hai Tinh, SJ, Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate, professor in Fun-
damental Theology I: Revelation and Faith, Christology, Theological Synthesis and Comprehensive Exam-
ination, Saint Joseph Jesuit Scholasticate, Vietnam (Orcid)

Prof. Dr. Fr. Paul Ngo Dinh Si, Head of the Research Department of The Catholic Institute of Vietnam, Viet-
nam.

Prof. Fr. Joseph Pham Quoc Van, Director of the Paul Nguyen Van Binh Inter -Religions Congregations 
Theological Institute, Ho Chi Minh City, Vietnam.

Prof. Fr. Bui Quang Minh, History of Philosphy, Saint Joseph Jesuit Scholasticate, Vietnam

Prof. Fr. Joseph Tran Thang Hung, O.Carm, Head of the Carmelite Friars, Vietnam

Dr. Fr. Martin Pham Vu Manh Khiet, Church of Saint Gregory the Great, Florida, USD

Professor Dr. Andrew Lian, Suranaree University of Technology, Thailand; University of Canberra, Australia 
(Orcid) (Scopus)

Dr. Ania Lian, Charles Darwin University, Australia (Orcid) (Scopus ID)



Khoa Học Công Giáo và Đời Sống
Catholic Science & Life

ISSN: 2771-1412

Tập 5 Số 4 (2025): Thần học Kitô Giáo
Vol. 5 No. 4 (2025): Theology of Christianity
      https://doi.org/10.54855/csl.2554 
      https://orcid.org/0000-0003-1876-8299

Articles                                                                                                                               Pages

1.  Đức Tin Kitô Giáo - Các Chiều Kích và Đặc Tính Quy Kitô                                                       1-10
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25541
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

2.  Đức Kitô – Chuẩn Mực của Giáo Hội                                                                                        11-20
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25542
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

3.  Hướng Đến Một Thần Học Quân Bình Về Thập Giá                                                                 21-31
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25543
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

4.  Phác Thảo Hướng Đi cho một Bàn luận Thần học về Lòng Thương Xót                                  32-38
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25544
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

5.  Khái niệm Công Bình trong Thần học Khái quát, Vấn nạn và Suy tư                                       39-46
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25545
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

6.  Giáo Hội Dấn Thân vào Đời Sống Xã Hội - Nền tảng thần học theo H.U. Balthasar và          47-54
     hệ luận mục vụ
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25546
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

7.  Hiệp Nhất qua Khoảng Cách, Yêu Thương trong Khác Biệt –Phác thảo nền tảng thần học     55-64
     cho khái niệm hoà giải, dựa trên suy tư của H.U. Balthasar
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25547
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

8.  Một Giáo Hội Mỏng Giòn, Vượt Qua và Hiệp Hành – Bức Tranh Thần học về Giáo Hội       65-72
     ở Châu Á hậu Covid
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25548
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.



Articles                                                                                                                               Pages

9.   Cùng Thuộc Về Một Gia Đình Dân Chúa – Ơn Gọi Thánh Hiến Hiệp Hành Với Phẩm         73-79
      Trật Giáo Hội
      DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25549
      Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

10. Ba Ngôi và Sự Tham Dự –Nền tảng thần học của việc tham gia vào đời sống và sứ vụ         80-87
     Giáo Hội
     DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255410
     Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

11. Understanding and communicating Christological truths: potentials and problems in             88-92
      thecontext of modern Viet Nam
      DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255411
      Fr. Fx. Nguyen Hai Tinh, S.J.

12. Ơn Toàn Xá và Văn Hoá Việt Nam                                                                                         93-100
      DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255412
      Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

13. Ngôn Ngữ Biểu Trưng Trong Giáo Lý: Sách Giáo Lý của Cha Girolamo Maiorica            101-127
      và Sáng Kiến Hội Nhập Văn Hoá
      DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255413
      Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

14. Quan niệm về Ý Chúa và tự do con người trong phân định thiêng liêng                             128-132
      DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255414
      Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

15. Một Số Câu Hỏi Về Việc Dùng Các Cụm Từ “Đức Giêsu”, “Đức Maria”                           133-139
      DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255415
      Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.

Khoa Học Công Giáo và Đời Sống
Catholic Science & Life

ISSN: 2771-1412

Tập 5 Số 4 (2025): Thần học Kitô Giáo
Vol. 5 No. 4 (2025): Theology of Christianity
      https://doi.org/10.54855/csl.2554
      https://orcid.org/0000-0003-1876-8299



Lời Nói Đầu

Kính thưa quý độc giả,

Tập 5, Số 4 (2025) của Tạp chí Khoa học Công Giáo và Đời sống với chủ đề “Thần học Kitô Giáo” giới 
thiệu đến bạn đọc một cụm bài viết chuyên sâu, góp phần đào sâu nền tảng thần học và định hướng mục 
vụ cho Giáo Hội trong bối cảnh xã hội nhiều biến chuyển. Các bài viết triển khai những chủ đề trọng yếu 
như đức tin quy Kitô, Đức Kitô như chuẩn mực của đời sống Giáo Hội, một thần học Thập Giá quân bình, 
cũng như các vấn đề mang tính thời sự và thực hành gồm lòng thương xót, công bình, dấn thân xã hội, 
và hòa giải. Điểm nổi bật của số này là mạch tư tưởng nhất quán: đặt đời sống Kitô hữu và sứ mạng Giáo 
Hội trong tương quan với mầu nhiệm Đức Kitô, đồng thời gợi mở những cách thế phân định để sống Tin 
Mừng giữa cuộc sống hôm nay. 

Trên nền tảng ấy, các bài viết đầu số mời gọi độc giả trở về với “trọng tâm” của thần học: đức tin không 
chỉ là tri thức hay cảm xúc tôn giáo, nhưng là chọn lựa hiện sinh quy hướng về Đức Kitô—Đấng vừa là 
nội dung vừa là chuẩn mực cho đời sống Hội Thánh. Khi nhìn Đức Kitô như “norm” của Giáo Hội, độc 
giả được dẫn vào một cách hiểu trưởng thành: Giáo Hội không tự quy chiếu vào mình, nhưng luôn được 
đo lường bởi Tin Mừng, bởi Nhập Thể và Thập Giá—nơi Thiên Chúa bước vào lịch sử để cứu độ, và nơi 
tình yêu đạt tới tột đỉnh. Mạch suy tư này trở thành “xương sống” giúp liên kết các đề tài khác nhau trong 
số báo: từ thần học Thập Giá, lòng thương xót, công bình, cho đến hòa giải và dấn thân xã hội.

Trong đó, cụm bài về Thập Giá và các hệ luận thần học mở ra một định hướng quân bình và chữa lành: 
Thập Giá không bị giản lược thành biểu tượng đau khổ hay định mệnh u tối, nhưng được đọc trong ánh 
sáng Phục Sinh và tình yêu Ba Ngôi. Từ Thập Giá, suy tư về lòng thương xót và công bình được đặt lại 
đúng “trật tự Tin Mừng”: công bình không đối lập với lòng thương xót; trái lại, công bình của Thiên Chúa 
vừa vạch trần tội lỗi vừa mở lối hoán cải, để con người được phục hồi trong tương quan đúng đắn với 
Thiên Chúa, với tha nhân và với thế giới. Những bài viết này đặc biệt có ý nghĩa trong bối cảnh xã hội dễ 
bị phân cực, nơi các tiêu chuẩn công bình thường bị kéo về phía ý thức hệ hoặc cảm tính, và lòng thương 
xót đôi khi bị hiểu như dung thứ hay thoả hiệp.

Từ nền tảng đó, các bài viết về Giáo Hội dấn thân xã hội và hòa giải đưa độc giả sang bình diện mục 
vụ–hiện sinh: làm thế nào để Giáo Hội hiện diện giữa đời sống cụ thể mà không đánh mất căn tính Tin 
Mừng; làm thế nào để xây dựng hiệp nhất trong khác biệt, chữa lành các đổ vỡ cá nhân và cộng đoàn, và 
góp phần tái lập niềm tin trong xã hội. Điểm đáng chú ý là cách tiếp cận không dừng ở khẩu hiệu “dấn 
thân”, nhưng nhấn mạnh đến phân định, đến chiều kích nội tâm và đời sống thiêng liêng như nguồn lực 
cho hành động. Nhờ vậy, dấn thân được hiểu như một việc “đi ra” bắt nguồn từ cầu nguyện, chứ không 
phải một phản ứng vội vàng trước biến động thời cuộc.

Một mảng quan trọng khác của số báo là hiệp hành—được triển khai qua nhiều lăng kính: từ bức tranh về 
Giáo Hội Châu Á hậu Covid, đến tương quan giữa đời sống thánh hiến với phẩm trật, và nền tảng Ba Ngôi 
cho “sự tham dự” của Dân Chúa. Ở đây, hiệp hành không chỉ là cơ chế tổ chức hay phương pháp quản trị, 
nhưng là một linh đạo của hiệp thông và sứ vụ: biết lắng nghe, biết cùng đi, biết cùng phân định—trong 
khi vẫn tôn trọng sự khác biệt các đặc sủng và vai trò. Đặc biệt, suy tư về Ý Chúa và tự do con người giúp 
người đọc thoát khỏi kiểu đạo đức lo âu (sợ chọn sai), để bước vào một quan niệm trưởng thành hơn: 
phân định là cộng tác với Thiên Chúa trong tự do, để “hình thành” ơn gọi trong hiện tại.



Bên cạnh đó, số báo còn mở rộng chiều kích hội nhập văn hoá và ngôn ngữ thần học trong bối cảnh Việt 
Nam: từ vấn đề truyền thông các chân lý Kitô học trong môi trường chịu ảnh hưởng Phật giáo, tín ngưỡng 
dân gian, và não trạng khoa học–duy vật, đến việc giải thích Ơn Toàn Xá qua kinh nghiệm văn hoá Việt, 
và khảo sát ngôn ngữ biểu trưng trong sách giáo lý chữ Nôm của cha Girolamo Maiorica. Các bài viết này 
cho thấy thần học không phải là ngôn ngữ xa lạ, nhưng có thể trở nên “dễ hiểu mà không giản lược,” vừa 
trung thành với đức tin của Hội Thánh, vừa chạm tới đời sống và kinh nghiệm của người Việt hôm nay.

Tập 5, Số 4 (2025) trân trọng ghi nhận đóng góp học thuật của GS. TS. Lm. Fx Nguyễn Hai Tính, SJ — 
Giám đốc Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam — tác giả của toàn bộ các bài viết trong số này. Ban 
Biên tập xin chân thành cảm ơn tác giả đã quảng đại chia sẻ công trình nghiên cứu và suy tư, qua đó làm 
phong phú thêm đối thoại giữa thần học và đời sống, cũng như nâng cao giá trị học thuật của tạp chí.  

Ước mong số báo này không chỉ cung cấp tri thức thần học, nhưng còn khơi dậy nơi độc giả một thao 
thức thiêng liêng: biết đặt câu hỏi, biết đọc lại đời sống trong ánh sáng Đức Kitô, và biết can đảm bước đi 
trên hành trình hiệp hành của Giáo Hội—với lòng tin, hy vọng và tình yêu. 

Cho Vinh Danh Chúa Hơn!

Tổng Biên Tập

Giuse PGS. TS. Phạm Vũ Phi Hổ
Tạp chí Khoa Học Công Giáo và Đời Sống



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính (2025). “Đức Tin Kitô Giáo - Các Chiều Kích và Đặc Tính Quy Kitô”. Khoa Học 

Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 1–10. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25541 

Đức Tin Kitô Giáo - Các Chiều Kích và Đặc Tính Quy Kitô 

Christian Faith: Dimensions and Its Christocentric Characteristics 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25541  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 25/09/2025  Revision: 14/12/2025 Accepted: 16/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Christian 

faith; Knowing–feeling–

living; Revelation; 

Incarnation; Cross 

The article examines Christian faith in relation to Christ as its 

foundation and point of reference. Through three dimensions—

“knowing–feeling–living”—the author argues that faith is not 

merely knowledge or emotion but a holistic act: (1) an affective 

trust that “believes in” God; (2) a rational reception of the 

objective content of Revelation; and (3) practical action, where 

concrete decisions allow faith to mature. Using the analogy of 

“receiving a gift,” faith is presented as an interpersonal 

relationship between God and the human person. In a Christ-

centered perspective, the Incarnation makes believing and loving 

possible; Christ determines both the content of faith and how it is 

expressed; and the Cross shapes the disciple’s witness in a 

secularizing context. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Đức tin Kitô 

giáo; Biết–cảm–sống; 

Mặc Khải; Nhập Thể; 

Thập Giá 

Bài viết này về đức tin Kitô giáo trong tương quan với Đức Kitô, 

nền tảng và điểm quy chiếu của đức tin. Qua ba chiều kích “biết–

cảm–sống”, tác giả cho thấy đức tin không chỉ là tri thức hay 

cảm xúc, nhưng là hành vi toàn diện: (1) tâm cảm phó thác “tin 

vào” Thiên Chúa; (2) lý trí đón nhận nội dung khách quan của 

Mặc Khải; (3) thực hành, nơi các quyết định cụ thể làm cho đức 

tin trưởng thành. Dựa trên loại suy “nhận quà”, đức tin là tương 

quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người. Ở bình diện quy 

Kitô, mầu nhiệm Nhập Thể làm cho việc tin yêu trở nên khả dĩ; 

Đức Kitô quy định nội dung và cách diễn tả đức tin; và Thập Giá 

định hình lối sống chứng tá của môn đệ trong bối cảnh trần tục 

hóa. 

 

Giới thiệu 

Bài viết này thể hiện mong muốn đáp lại lời Đức Giáo Hoàng Bênêđettô mời gọi các tín hữu 

gia tăng “suy tư về chính hành vi đức tin” (Porta Fidei, 9). Có nhiều vấn đề cần phải đào sâu 

mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25541


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 2 

để hiểu hơn về đức tin như: đức tin là ân sủng nhưng đồng thời cũng là hành vi nhân linh, đức 

tin là chắc chắn nhưng cũng gắn liền với “đêm tối”, tính cá vị và tính cộng đoàn của đức tin, 

diễn tả đức tin bằng ngôn ngữ và bằng hành động, v.v… Với đề tài được đưa ra là nói về đức 

tin Kitô giáo trong tương quan với Đức Kitô – Đấng là nền tảng và điểm quy chiếu của đức 

tin đó – người viết bài này chỉ xin trình bày ba chiều kích liên hệ tới lý trí, tâm cảm và thực 

hành (nói tắt và nôm na là biết, cảm, sống) của đức tin và cho thấy Đức Kitô là nguyên lý của 

đức tin Kitô giáo thế nào trong ba chiều kích đó. 

Việc chọn trình bày ba chiều kích trên của đức tin phát xuất từ thực tế là đa số tín hữu Việt 

Nam gặp khó khăn trong việc xác định thế nào là đức tin đích thực. Phải chăng việc ta học 

thuộc các kinh, nắm vững các giáo lý là dấu chỉ cho thấy đức tin của ta đã mạnh mẽ rồi? Phải 

chăng ta có thể yên tâm về đức tin của mình khi ta dạt dào cảm xúc yêu mến Chúa hay có thể 

khóc vì nhận ra tình yêu của Ngài? Hoặc ngược lại, phải chăng việc giữ đạo quan trọng là ở 

cái tâm, chỉ cần có cái tâm ngay thẳng, bác ái là đủ, việc đi nhà thờ, đọc kinh, học giáo lý chỉ 

là hình thức bên ngoài, thậm chí là còn có ảnh hưởng xấu là làm cho người ta “chấp nê” mà 

quên đi cái cốt lõi? 

Việc chưa hiểu rằng đức tin bao gồm cả ba chiều kích biết, cảm, sống còn được thể hiện qua 

khoảng cách thường thấy giữa việc tin và sống theo những gì mình tin. Tại sao có người đi 

nhà thờ thường xuyên, đọc thuộc nhiều kinh mà về nhà lại là hung thần của gia đình và của 

hàng xóm? Tại sao trong kỳ tĩnh tâm, tôi cảm thấy dạt dào lòng yêu mến Chúa và quyết tâm 

cách rất xác tín mà sau kỳ tĩnh tâm tôi mắc lại các thói xấu và không thể kiểm soát những cảm 

xúc tiêu cực như tham lam, ganh ghét, nóng giận của mình? Nên chăng tôi chỉ cố gắng sống 

công bình, bác ái, dấn thân vào các hoạt động xã hội là đủ, mà không cần hoặc lơ là việc đi lễ, 

đọc kinh và học giáo lý? 

Bài viết sẽ cố gắng trả lời các vấn nạn đó bằng cách chỉ ra, trong phần I, rằng đức tin không 

chỉ là hoạt động của lý trí (theo kiểu “tôi tin là ngày mai trời mưa”) hay của tâm cảm (theo 

kiểu “tôi thấy rất tin tưởng anh”), mà bao gồm cả hai, cùng với chiều kích thực hành. 

Trong phần II, bài viết sẽ trình bày Đức Kitô cung cấp nét độc đáo cho đức tin Kitô giáo như 

thế nào trong ba chiều kích nói trên. 

 

I. Ba chiều kích của đức tin Kitô giáo 

Thông thường, chúng ta hay quan niệm rằng đức tin là tin một điều gì đó, tức giới hạn đức tin 

vào hoạt động của tâm trí mà thôi. Quan niệm này không sai, nhưng chưa đủ, và vì thế có thể 

gây ra một số lệch lạc trong việc sống đạo. Nếu đức tin chỉ là tin một điều gì đó thì để trẻ em 

hoặc người tân tòng có đức tin, chỉ cần dạy họ thuộc kinh hoặc biết các chân lý đức tin là đủ. 

Thông truyền đức tin dưới dạng kiến thức dẫn đến tình trạng là tín hữu biết các điều Giáo Hội 

dạy nhưng chưa hẳn là yêu mến những giá trị của chúng. Họ xem những điều dạy đó chủ yếu 

như là luật lệ và cố gắng tuân giữ, nhưng cảm thấy như gánh nặng. Thực hành tôn giáo vì thế 

được gói gọn trong việc chu toàn nghĩa vụ cách sáo rỗng và vụ hình thức. 

Để hiểu đức tin là gì, ta cần đặt đức tin trong tương quan với Mặc Khải. Vì đức tin là hành vi 

đón nhận Mặc Khải, nên ta chỉ hiểu đức tin là gì nếu ta có quan niệm đúng đắn về bản chất 

của Mặc Khải. Công đồng Vatican II nói về Mặc Khải như sau:  

 

Do lòng nhân lành và khôn ngoan, Thiên Chúa đã muốn mặc khải chính mình và tỏ cho 

biết mầu nhiệm của ý muốn Ngài (x. Ep 1,9);... Vậy qua việc mặc khải này, Thiên Chúa 

vô hình (x. Cl 1,15; 1 Tm 1,17), do tình thương chan hòa của Ngài, đã ngỏ lời với loài 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 3 

người như với bạn hữu (x. Xh 33,11; Ga 15,14-15) và liên lạc với họ (x. Br 3,38) để 

mời gọi họ và chấp nhận cho họ đi vào cuộc sống của chính Ngài1.  

 

Như vậy, Mặc Khải trước hết và trên hết là việc Thiên Chúa đi bước trước đến với con người, 

ngỏ lời và trao ban chính Mình để thiết lập tương quan bằng hữu với họ; cùng với món quà 

“Tự Thân” đó là các chân lý diễn tả ý muốn cứu độ của Ngài.  

Công đồng cũng nói về đức tin như sau: 

 

 Phải bày tỏ “sự vâng phục bằng đức tin” (Rm 16,26; x. Rm 1,5; 2 Cr 10,5-6) đối với 

Thiên Chúa, Đấng mặc khải. Nhờ sự vâng phục đó, con người tự do ký thác mình trọn 

vẹn cho Thiên Chúa bằng cách “dâng lên Thiên Chúa, Đấng mạc khải, sự quy phục trọn 

vẹn của lý trí và ý chí” [5], và bằng cách tự ý ưng thuận mặc khải Ngài đã ban2. 

 

Vậy đức tin trước hết là phó thác bản thân mình cho Thiên Chúa và sau đó là tự do chấp nhận 

những điều Ngài truyền dạy.  

Một cách nôm na, có thể mô tả Mặc Khải như hành vi và tiến trình Thiên Chúa “tặng quà” 

cho con người và đức tin là hành vi và tiến trình con người “nhận quà” từ Thiên Chúa3. Khi 

phân tích hiện tượng trao tặng và nhận quà, chúng ta thấy rằng hiện tượng này luôn hàm chứa 

một tương quan liên vị. Một vật chỉ là quà tặng khi ở trong một mối tương quan liên vị giữa 

người tặng và người nhận4. Người tặng quà, qua món quà, mà thường thì có ý nghĩa biểu 

trưng lớn hơn chức năng hữu dụng, trước hết muốn diễn tả tâm hồn mình và khao khát muốn 

thiết lập tương quan yêu thương với người được tặng. Nói cách khác, món quà biểu trưng cho 

việc người tặng quà muốn trao ban chính tâm hồn mình. Tuy nhiên, món quà cũng đóng vai 

trò quan trọng vì là một sự diễn tả không thể thiếu của tấm lòng người tặng. Không ai có tấm 

lòng ưu ái với người khác mà không tự nhiên bộc lộ ra hay tìm những cách thế khác nhau để 

diễn tả tấm lòng đó5. 

Người nhận quà cũng vậy, khi quyết định nhận món quà là đã quyết định nhận tấm lòng của 

người tặng và do đó cũng đã mở lòng mình ra, chấp nhận thiết lập tương quan với họ, tức 

chấp nhận cho họ đi vào cuộc đời mình. Như vậy, người nhận quà cũng thực sự đã mở ra và 

cho đi – cho đi chính tâm hồn mình. Người không muốn cho đi không thể nhận quà. Tương tự 

như đối với người tặng, món quà cũng rất quan trọng đối với người nhận. Người nhận chỉ 

thực sự đón nhận tấm lòng người tặng nếu chấp nhận đón lấy món quà. Khi họ chấp nhận 

tương quan với người tặng thì họ cũng chấp nhận món quà người ấy tặng. Món quà trở nên 

biểu tượng thiết yếu của tương quan giữa họ với nhau6. 

 
1 Hiến Chế Tín Lý về Mặc Khải của Thiên Chúa, 1. 
2 Sđd, 5. 
3 Đây là ý tưởng của Stephen B. Bevans trong cuốn An Introduction to Theology in Global Perspective, 

New York 2009, xin xem đặc biệt từ trang 23 tới trang 32. 
4 Cũng vật đó, dù được gói gém cẩn thận và đẹp mắt, nhưng khi được chưng trên kệ để bán thì chưa được 

gọi là quà tặng, mà vẫn chỉ là hàng hóa. Nó chỉ trở thành quà tặng khi có ai đó trao nó cho một người khác như 

một món quà. 
5 Ví dụ, không ai yêu thật sự mà chỉ để ở trong lòng, mà không có những biểu hiện như ánh mắt, sự ân 

cần, một bó hoa, v.v... 
6 Ví dụ, không ai chấp nhận lễ hỏi mà từ chối trầu cau. 

http://www.simonhoadalat.com/HOCHOI/Giaohoi/HienChe/DeiVerbum/02PhanMot.html#_ftn5#_ftn5


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 4 

Để có một cái nhìn loại suy về đức tin như hành vi “nhận quà”, chúng ta tóm kết lại các đặc 

tính của tiến trình nhận quà như một hiện tượng nhân sinh: người nhận quà, khi nhận món quà 

(2), phải mở lòng mình ra để đón nhận tấm lòng của người tặng (1); sau khi nhận quà, người 

đó được biến đổi nên khác (3), vì cuộc đời họ không như xưa nữa mà đã có sự hiện diện của 

và tương quan ở cấp độ mới với một nhân vị mới. 

Ta cũng có thể tìm thấy ba đặc tính trên nơi hành vi đức tin của Kitô hữu (các đặc tính được 

đánh số 1,2 và 3 lần lượt tương ứng với chiều kích tâm cảm, lý trí và thực hành của đức tin). 

Trở lại đối chiếu với định nghĩa của công đồng Vatican II về Mặc Khải và về đức tin, ta có 

thể nói rằng đức tin trước hết là mở lòng mình ra đón nhận quà tặng là chính Thiên Chúa trao 

ban chính Mình, tức sẵn lòng đi vào trong tương quan mà Thiên Chúa thiết lập và mời gọi con 

người có với Ngài. Một cách loại suy, có thể nói, như trong trường hợp quà tặng, chỉ có đức 

tin khi có tương quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người7. Việc mở lòng, chấp nhận đi vào 

trong tương quan liên vị với Thiên Chúa như thế mang đồng thời ba chiều kích tương ứng với 

ba đặc tính nêu trên của việc nhận quà. 

 

1. Chiều kích tâm cảm 

Đặc điểm dễ thấy nhất của tương quan liên vị là có một mối thân tình giữa những người liên 

quan, họ mở lòng, đón nhận và tin tưởng nhau. Đức tin, trong bối cảnh tương quan liên vị 

giữa Thiên Chúa và con người, cũng mang đặc tính này. Tín hữu cảm nghiệm thấy được 

Thiên Chúa ngỏ lời mời gọi thương yêu và tin tưởng và vì thế đáp lại bằng tâm tình phó thác 

yêu thương.  

Đức tin trong chiều kích này có thể được diễn tả bằng hai chữ “tin vào”. Như trong tương 

quan giữa người với người, khi tin vào ai, chúng ta cảm thấy an toàn khi ở bên họ, đức tin 

trong chiều kích này làm cho con người “tìm đến nương ẩn” bên Thiên Chúa (Tv 7,1; 31,1), 

giao phó bản thân “trong vòng tay Ngài” (x. Lc 23,46; Lời cầu nguyện của Charles de 

Foucauld).  

Đây là lý do truyền thống gọi đức tin là nhân đức đối thần. Vì chỉ có Thiên Chúa mới có thể 

là đối tượng của đức tin trong chiều kích này, mới đáng là Đấng để ta tin vào và đặt để đời 

mình trong tay Ngài mà chắc chắn không bị thất vọng. Kinh Tin Kính đã diễn tả điều này khi 

dùng động từ “tin vào” (credo in) cho các tín khoản liên quan tới từng Ngôi trong Ba Ngôi 

Thiên Chúa, không như các tín khoản khác vốn dùng động từ “tin có” (credo) hoặc “tuyên 

xưng” (confiteor), “trông chờ” (expecto). 

 

2. Chiều kích lý trí 

Nhưng việc phó thác bản thân cho Thiên Chúa hàm chứa việc biết Thiên Chúa là Đấng thế 

nào (yêu thương, đáng tin, v.v...) và xác nhận Ngài là Chủ Tể của vạn vật và của đời mình. 

Không ai có thể đặt niềm tin tưởng vào Đấng mà họ không biết. Vì thế, đức tin luôn mang 

 
7 Như vậy, một cách chính yếu, đức tin không phải là một “kho” mà tín hữu có thể lấy và tích trữ cho 

mình, mà không cần phải có tương quan cá vị với Thiên Chúa. Nói cách cụ thể, việc học thuộc các chân lý trong 

kho tàng đức tin mà chưa có tương quan với Chúa trong đời sống thiêng liêng thì chưa được coi là dấu chỉ của 

đức tin đích thực. 

Ở đây cũng cần phải nói thêm rằng tương quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người – vốn chỉ có Thiên 

Chúa đi bước trước và tạo điều kiện khả dĩ cho con người đáp lại – không hoàn toàn giống như tương quan liên 

vị giữa người với người, vốn mang tính hai chiều. Theo Karl Rahner, Thiên Chúa đến với con người, tự trao ban 

Chính Mình không chỉ như một món quà, mà còn như một điều kiện cần thiết để làm cho việc con người đón 

nhận món quà đó có thể xảy ra (X. Foundations of Christian Faith, London 1978, 128). 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 5 

chiều kích lý trí. Khi tin, chúng ta luôn chấp nhận một điều gì đó khách quan – một sự kiện 

hoặc một ý nghĩa – là đúng.  

Hơn nữa, cũng như khi tin tưởng ai thì ta cũng tin những điều họ nói là đúng, việc phó thác 

bản thân cho Thiên Chúa luôn hàm chứa và đi đôi với việc chân nhận những điều Ngài truyền 

dạy là chân lý. Đức tin không chỉ là cảm xúc mơ hồ không có hoặc không thể được diễn tả 

bằng một nội dung khách quan. Đức tin cũng không chỉ là chuyện riêng tư, bên trong tâm hồn 

mỗi người mà, vì có nội dung khách quan, cần được “tuyên xưng, cử hành, sống và cầu 

nguyện” (Porta Fidei, 9).  

Chính vì điều này mà các giáo phụ nói về “kho tàng đức tin” hay “quy luật đức tin”8. Kho 

tàng hay quy luật này được tìm thấy trong Thánh Kinh, trong giáo lý và đời sống của Giáo 

Hội, có thể được lưu truyền, công bố, giảng dạy và học hỏi. Cũng như món quà là biểu tượng 

thiết yếu của tương quan giữa người tặng và người nhận, kho tàng đức tin được lưu truyền và 

diễn tả bằng ngôn ngữ, cử hành và các hình thức tổ chức trong đời sống Giáo Hội đóng vai trò 

không thể thiếu trong tiến trình đức tin. Kho tàng này chứa đựng những “món quà” thiết yếu 

cho mối tương quan giữa Thiên Chúa với con người. Con người không thật sự đón nhận 

Thiên Chúa, không thật sự tin tưởng và phó thác bản thân cho Ngài nếu không đón nhận 

những “món quà” khách quan này. 

 

3. Chiều kích thực hành 

Cuối cùng, đức tin đích thực luôn có và phải có chiều kích thực hành. Đức tin không chỉ là 

hoạt động của tâm trí hay rung cảm của tâm hồn, mà là hành vi nhân linh liên hệ tới toàn bộ 

con người. Liên quan tới chiều kích này, chúng ta thường hiểu cách đúng đắn rằng đức tin 

đích thực phải dẫn tới việc sống đức tin đó cách cụ thể trong đời sống. Nhưng ở đây chúng ta 

cũng cần phải xác định xa hơn rằng chính hành động cụ thể góp phần vào việc hình thành và 

củng cố đức tin, bằng cách cộng tác với ơn Chúa, chứ không chỉ là hệ quả của đức tin. 

Karl Rahner có thể giúp ta hiểu hơn điều này khi ông nói về ý chí. Khi ta thực hiện điều ta 

muốn thì ý chí được diễn tả chính nó và trở thành xác định. Vậy điều ta thực hiện đó không 

chỉ là kết quả của ý muốn mà còn là nguyên nhân sinh ra ý muốn đó. Bởi vì ý muốn đó sẽ 

không tồn tại cách nghiêm túc và bất khả thu hồi nếu nó không được thực hiện9. Nói cách 

khác, ta chưa thật sự muốn một điều gì đó nếu chưa thực hiện điều đó. 

Tương tự, hành vi đức tin chỉ thực sự xác định và chín muồi khi được thực hành trong cuộc 

sống. Các tri thức học được về đạo, các tâm tình sốt mến chỉ đạt được độ chín muồi khi chúng 

được kéo dài và diễn tả trong cuộc sống. Nói cách khác, chúng ta chỉ thực sự biết Chúa và chỉ 

thực sự yêu Ngài khi sống theo lời Ngài dạy. Như vậy, hành vi đức tin diễn ra không chỉ khi 

ta đọc kinh hoặc cầu nguyện sốt sắng, mà cả khi ta thực hành những quyết định cụ thể. Việc 

cố gắng giữ mình khỏi lỗi phạm một điều Chúa dạy là sự kéo dài tâm tình của giờ cầu nguyện 

trước đó và có giá trị tương đương như một lời cầu nguyện.  

 

Tóm lại, nếu hiểu hành vi đức tin bao gồm đồng thời cả ba chiều kích biết, cảm, sống thì ta sẽ 

hiểu tại sao học thuộc giáo lý mà thiếu tâm tình yêu mến Chúa (chiều kích 1) thì cũng chưa 

phải là có đức tin đích thực. Tương tự, dạt dào cảm xúc yêu mến mà chưa thực hiện điều 

Chúa dạy (chiều kích 3) thì cũng chưa thực sự yêu mến Chúa trong đức tin, mà chỉ mới yêu 

 
8 Thánh Irênê, chẳng hạn, đề cập đến các khái niệm này trong cuốn Adversus Haereses III, ii & iv. 
9 X. K. Rahner & K.H. Weger, Our Chritian Faith, London 1980, 116. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 6 

Chúa với cảm xúc nhân loại chóng qua. Và cuối cùng, việc có cảm xúc dạt dào hoặc thực 

hành đúng đắn lời Chúa dạy không miễn cho ta khỏi phải học hỏi các chân lý đức tin và tham 

gia vào đời sống Giáo Hội (chiều kích 2), mà ngược lại, luôn giả định, đi đôi và dẫn đến điều 

đó10. 

 

II. Đức Kitô – căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo 

Những điều nói ở trên liên quan đến hành vi con người đáp lại lời mời gọi yêu thương của 

Thiên Chúa là những đặc tính chung của nhiều hình thức đức tin kể cả ngoài Kitô giáo, nên 

chưa nói gì về tính độc đáo của đức tin Kitô giáo. 

Chúng ta chỉ có thể nhìn rõ căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo và nhờ thế hiểu hơn về đức 

tin đó nếu nhìn vào Đức Kitô. Trong phần này chúng ta sẽ tìm hiểu Đức Kitô cung cấp căn 

tính cho đức tin Kitô giáo như thế nào bằng việc khảo sát vai trò độc đáo của Ngài liên quan 

tới ba chiều kích nói trên của đức tin. 

 

1. Chiều kích tâm cảm – Đức Kitô làm cho đức tin khả dĩ xảy ra 

Trong hành vi đức tin, cũng như các tín hữu của các hình thức đức tin khác, Kitô hữu yêu 

mến phó thác bản thân mình cho Thiên Chúa; nhưng khác với quan điểm và tâm tình của họ, 

Kitô hữu tín thác vào một Thiên Chúa hiện thân nơi Đức Kitô. Thiên Chúa của Kitô giáo 

không chỉ là một thực tại siêu việt, huyền bí và nội tại trong cõi sâu thẳm của lòng người 

nhưng còn làm người trong lịch sử, nơi Đức Kitô Giêsu thành Nagiaret. Vì thế, đức tin Kitô 

giáo, trong chiều kích tâm cảm, không chỉ là phó thác thân phận thụ tạo giới hạn của mình 

cho Đấng Toàn Năng Siêu Việt ở ngoài thế giới này, mà còn là chấp nhận đi vào trong tương 

quan cá vị, là yêu mến và phó thác bản thân cho Đức Kitô – một Đấng đã sống trong lịch sử 

nhân loại, đã chết và đang sống trong vinh quang Phục Sinh. 

Điều này nói lên căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo, vì Đức Kitô, tuy là một Ngôi Vị 

Thiên Chúa, có thể tương quan với con người trong mức độ nhân loại. Ngài đến với chúng ta 

trong tư cách là Thiên Chúa nhưng cũng là một con người. Ngài yêu chúng ta bằng tình yêu 

Thiên Chúa nhưng với một trái tim nhân loại và Ngài cũng có thể là đối tượng của tình cảm 

nhân bản của chúng ta, cũng như của những tiếp cận trên bình diện lịch sử của chúng ta.  

Hệ quả là, đức tin Kitô giáo, trong chiều kích tâm cảm, tự bản chất hàm chứa một mối căng 

thẳng và liên hệ biện chứng giữa tình yêu Thiên Chúa và tình yêu nhân loại. Thiên Chúa đã 

làm người để có thể yêu chúng ta bằng một trái tim nhân loại, nên đã làm cho tình yêu nhân 

loại của chúng ta có khả năng hướng tới Thiên Chúa và tham gia vào tính chất thần linh của 

tình yêu của Ngài. Điều này thật sự khả dĩ và đã xảy ra nơi Đức Kitô. Trong nhân tính của 

mình, Ngài đã yêu mến Cha bằng trái tim nhân loại, và vì thế, đã thăng hoa tình yêu đó, làm 

cho nó tham dự vào mối Hiệp Thông thần linh giữa Ba Ngôi. 

Vì thế, khi yêu mến Đức Kitô trong đức tin, chúng ta không yêu Ngài như yêu một Siêu Ngã, 

nhưng cũng không đơn thuần như một người khác. Tình yêu nhân loại của chúng ta dành cho 

Ngài, trong đức tin, đã được nâng lên một tầm cấp khác, có khả năng trở thành “đối tác”, đáp 

lại Tình Yêu đi bước trước của Thiên Chúa. Điều này giải thích khả thể của đức tin nói chung 

và của đức tin Kitô giáo nói riêng. Mầu nhiệm Thiên Chúa làm người nơi Đức Kitô đã cung 

 
10 John A. Hardon cho rằng việc học giáo lý là nền tảng cho việc sống chứng tá đức tin cách anh hùng (X. 

“The Deposit of Faith and the Catechism” trên trang Web The Real Presence Association. 

http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm truy cập ngày 29.05.2012). 

http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 7 

cấp câu trả lời cụ thể dứt khoát cho câu hỏi “Thiên Chúa là Đấng Siêu Việt trong khi con 

người là thụ tạo giới hạn, làm sao mà con người có thể trở thành ‘đối tác’ của Thiên Chúa 

trong hành vi đức tin được?” 

 

2. Chiều kích lý trí – Đức Kitô quy định nội dung và hình thức diễn tả đức tin 

Trong chiều kích lý trí, đức tin Kitô giáo nhận biết Thiên Chúa là ai và chấp nhận những điều 

Ngài dạy bảo, nhưng tất cả những điều đó phải có nội dung như Đức Kitô đã mặc khải bằng 

lời dạy và lối sống của Ngài. Mà nội dung của lời dạy và lối sống của Đức Kitô thì có thể 

được xác định khá rõ ràng và cụ thể: Ngài hiện thực hoá và rao giảng về Nước Trời, Ngài 

tương quan với Thiên Chúa như Cha của Ngài, Ngài sống một cuộc sống vị tha mà tột đỉnh là 

cái chết trên thập tự giá. Như vậy, nội dung đức tin Kitô giáo không bắt nguồn từ một hệ 

thống suy lý nào, cũng không được rút ra từ một nguyên lý phổ quát nào, nhưng bị quy định, 

một cách “võ đoán”, bởi chính lời dạy và lối sống đặc thù của Đức Kitô11. 

Nội dung đặc thù này của đức tin Kitô giáo luôn cần phải được diễn tả trong tuyên xưng, cử 

hành và cầu nguyện, và chính Đức Kitô cũng cung cấp tiêu chuẩn cho việc diễn tả này. Mọi 

khẳng định cũng như tuyên bố thần học, mọi cử hành phụng vụ và cả các hình thức cầu 

nguyện đều lấy Đức Kitô làm trung tâm và bị quy định bởi lời dạy và lối sống của Ngài. 

Để thấy rõ Đức Kitô quy định các hình thức diễn tả đức tin Kitô giáo thế nào, chúng ta chỉ 

cần xét vấn đề về vai trò của ngôn ngữ trong kinh nghiệm đức tin. Theo Gadamer, ngôn ngữ 

là trung gian của kinh nghiệm và là phương tiện để chúng ta hiểu thế giới12. Vậy kinh nghiệm 

đức tin luôn phải mang chiều kích ngôn ngữ. Hay nói cách khác, chúng ta luôn cần tới ngôn 

ngữ để có thể có kinh nghiệm đức tin đích thực, đó là chưa đề cập đến việc phải diễn tả và 

truyền thông kinh nghiệm đó cho người khác. Vấn đề đặt ra là chúng ta dùng thứ ngôn ngữ 

nào trong kinh nghiệm của đức tin. Chính ở đây mà chúng ta thấy vai trò thiết yếu của Đức 

Kitô – Đấng là Ngôi Lời – đối với kinh nghiệm đức tin Kitô giáo. 

Ngôn ngữ con người mang tính lịch sử và bị ảnh hưởng – kể cả theo nghĩa xấu, tức bị nhuốm 

bẩn, trở nên hàm hồ, thô tục – bởi não trạng văn hoá và các cảnh huống xã hội. Vì thế, nếu 

kinh nghiệm đức tin được tiếp cận và diễn tả qua trung gian một thứ ngôn ngữ hàm hồ, mang 

nặng ảnh hưởng của tội thì chính kinh nghiệm đức tin cũng bị bóp méo và tha hoá. Ngôn ngữ 

con người có thể là biểu hiện của cái tôi đầy tham vọng bá chủ và ước muốn vận dụng, điều 

khiển những cái khác ngoài mình. Chính Đức Kitô – Lời đích thực – sẽ cung cấp cho kinh 

nghiệm đức tin một ngôn ngữ tinh tuyền, phù hợp và xứng đáng với kinh nghiệm đó. Ngài là 

Ngôn Ngữ của Thiên Chúa đã “hoá ra không” (Pl 2,7) để “trở nên người phàm và cư ngụ giữa 

chúng ta” (Ga 1,14). Ngài là hiện thân cho ngôn ngữ của tương quan liên vị, yêu thương và 

cho đi.  

 
11 Một ví dụ điển hình là nội dung giáo lý về Thiên Chúa Ba Ngôi. Trong khi các triết gia Hy Lạp cho 

rằng Thiên Chúa phải là Đấng duy nhất, vì, một cách suy lý, tự khái niệm Thiên Chúa cho thấy Ngài phải là 

Đấng duy nhất, nếu không ta sẽ có một khái niệm tự mâu thuẫn nội tại. Á Đông thì dựa vào kinh nghiệm khá phổ 

quát rằng mọi vật đều được sinh ra từ hai vật khác mang tính âm dương bổ túc cho nhau, nên rút ra kết luận rằng 

hai Nguyên Lý Âm Dương là nguồn gốc của vũ trụ và mọi loài. Trong khi đó, giáo lý về Thiên Chúa Ba Ngôi 

chẳng khớp với nguyên tắc suy lý nào, cũng chẳng phù hợp với kinh nghiệm phổ quát nào, mà có vẻ “võ đoán”. 

Tại sao Thiên Chúa lại là Ba Ngôi mà không phải là bốn hay năm ngôi? Tính chất “võ đoán” này phát xuất từ 

chính kinh nghiệm và lời dạy của Đức Kitô về Thiên Chúa. Nói cách đơn giản, chúng ta tin Thiên Chúa là duy 

nhất và là Ba Ngôi trước hết là vì chính Đức Kitô đã kinh nghiệm, đã dạy như thế và làm cho ta có kinh nghiệm 

đó về Thiên Chúa. Suy tư và diễn giải thần học có thể cho thấy kinh nghiệm này phủ hợp với cấu trúc của thực 

tại hay của lịch sử, nhưng luôn phải khởi đi từ kinh nghiệm này. 
12 X. Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, New York 1975, 432. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 8 

3. Chiều kích thực hành – Đức Kitô chịu đóng đinh là lý tưởng cốt lõi của đời sống đức tin 

Đức tin Kitô giáo nhất thiết phải được diễn tả, không chỉ trong thần học, tuyên xưng, cử hành 

và cầu nguyện mà còn trong cuộc sống. Vậy đâu là những đặc tính của lối sống Kitô hữu? Có 

sự khác biệt thiết yếu nào giữa Kitô hữu và tín hữu các đạo khác không? Phải chăng Kitô hữu 

cũng giống các tín hữu theo các niềm tin khác trong việc “ăn ngay ở lành” mà thôi? 

Chúng ta phải khẳng định rằng lối sống của con người có sự khác biệt tuỳ thuộc vào việc họ 

tin hay không tin vào Đức Kitô. Và chúng ta chỉ thấy được sự khác biệt đó khi ý thức về tầm 

quan trọng của Đức Kitô đối với đức tin Kitô giáo. 

Trước hết, lối sống Kitô hữu được rập khuôn theo lối sống đặc thù của Đức Kitô, Đấng đã 

sống trong lịch sử này. Ngài không chỉ luôn sống vì người khác – như bao vị thánh nhân khác 

trong lịch sử loài người – nhưng còn luôn vâng phục Ý Cha. Toàn bộ cuộc sống, mọi ý nghĩa 

và hành vi của Ngài được nuôi sống và thúc đẩy chỉ bởi một động lực duy nhất là Thánh Ý 

của Thiên Chúa mà Ngài tương quan như Cha. Chính vì vâng phục Cha mà Ngài sống xả thân 

vì người khác và vì nhân loại nói chung. Tình yêu thương đồng loại của Đức Kitô có nguồn 

gốc và động lực thần linh, bắt nguồn và tham dự vào Tình Yêu vĩnh cửu giữa Cha với Ngài. 

Chính vì thế mà lối sống Kitô hữu, vốn cũng được đóng ấn bằng tình yêu thương nhân loại, 

mang một nét rất độc đáo, vì có nguồn gốc và động lực thần linh: chúng ta yêu thương người 

khác là bởi vì chúng ta yêu mến Đức Kitô và vì họ là hình ảnh của Ngài (Mt 25, 31-46). Tình 

yêu thương phải mang đặc nét này thì mới được gọi là tình yêu thương Kitô giáo. Câu hỏi 

được đặt ra là, khi yêu thương người khác vì Đức Kitô như vậy thì ta có yêu thương họ thật sự 

vì lợi ích của chính họ không hay chỉ dùng họ như bình phong để yêu mến Đức Kitô? Câu trả 

lời đã được gợi ý trong phần nói về vai trò của Đức Kitô đối với đức tin Kitô giáo trong chiều 

kích tâm cảm. Tình yêu thương Kitô giáo không mâu thuẫn, bóp méo hay lạm dụng tình yêu 

thương nhân loại, mà ngược lại, làm cho nó đích thực hơn, và hơn nữa, nâng nó lên một cấp 

độ mới hoàn hảo và có giá trị hơn gấp bội. Làm sao ta biết ta yêu thương một người cách 

hoàn toàn tự do, vô vị kỷ và mang lại lợi ích cho họ13? Chính tình yêu đối với Đức Kitô sẽ 

làm cho tình yêu đồng loại của chúng ta tinh tuyền hơn, thoát khỏi những toan tính của cái tôi 

quy kỷ và tội lỗi. Tình yêu đối với Đức Kitô cũng bảo đảm rằng khi yêu đồng loại, chúng ta 

làm điều tốt cho họ và dẫn đưa họ tới hạnh phúc. Vì tình yêu trong đức tin đối với Đức Kitô là 

tình yêu đã được ân sủng Thiên Chúa nâng lên, được tham dự vào mối Hiệp Thông tràn đầy 

hạnh phúc, niềm vui và bình an giữa Ba Ngôi Thiên Chúa (x. 1Ga 1,3). 

Thứ đến, cũng chính động lực vâng phục Thánh Ý Cha đã mặc cho lối sống của Đức Kitô một 

hình thức độc nhất vô nhị. Lối sống vì người khác của Ngài không thể được xếp vào bất cứ 

phân loại nào mà người thời nay có kinh nghiệm. Ngài đã không chữa lành người ta như một 

bác sĩ, đã không giúp đỡ người nghèo như một nhà làm công tác xã hội, đã không cải hoá xã 

hội như một nhà cách mạng, đã không chết một cái chết già bình thường, nhưng chết trẻ cách 

tức tưởi như một tội nhân. Vì vâng phục Cha mà Ngài không chỉ sống vì người khác cách 

chung chung, nhưng thể hiện lối sống đó bằng những hình thức đặc thù của sự “hoá ra không” 

(kenôsis – x. Pl 2,7) của Mầu Nhiệm Làm Người: nghèo khó, khiêm hạ, khiết tịnh và đặc biệt 

là cái chết nhục nhã trên thập tự giá.  

 
13 Kinh nghiệm nhân sinh cho ta thấy động lực của tình yêu rất phức tạp. Chúng ta rất nhiều khi yêu 

thương người khác không phải vì họ, mà vì sắc đẹp, tiền tài,... và phổ thông nhất là vì chính mình.  

Xét về việc tình yêu có nhất thiết mang lại lợi ích cho người đựơc yêu, các bậc cha mẹ cũng có kinh 

nghiệm là không phải cứ yêu thương mà chiều chuộng con thì sẽ có lợi cho sự giáo dục của con. Bậc cha mẹ 

phải biết lựa chọn cách thức yêu thương thì mới có thể mang lại lợi ích cho con cái được. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 9 

Mầu nhiệm “hoá ra không” mà đỉnh cao là cái chết trên Thập Giá làm nên căn tính độc đáo 

của lối sống Đức Kitô cũng như lối sống Kitô hữu. Kitô hữu không đơn thuần chỉ là những 

người “ăn ngay ở lành”, mà là những chứng nhân có lối sống được đánh dấu bởi Thập Giá. 

Làm chứng tá, ngay cả bằng cái chết tử vì đạo (martyr – chứng tá) là tiêu chuẩn không thể 

thiếu của đời sống đức tin Kitô giáo14. Hơn bao giờ hết, trong thời đại trần tục hoá và đa 

nguyên tôn giáo này chúng ta cần phải ý thức sâu xa hơn đặc nét này của đời sống đức tin 

Kitô giáo. Kitô hữu khi tìm cách hoà nhập vào xã hội họ đang sống, có nguy cơ bị “hoà tan” 

đến nỗi hạt muối đức tin của họ không còn mặn nữa (x. Mt 5,13) nếu họ quên đi dấu ấn của 

Thập Giá trên cuộc sống mình. Chỉ khi ý thức mình là những môn đệ đi theo bước chân của 

Đức Kitô vác thập giá và chịu đóng đinh thì Kitô hữu mới có đủ động lực và can đảm chịu 

dèm pha, chịu gạt ra lề để sống sự khác biệt của lối sống Kitô giáo. Chỉ khi đó Kitô hữu mới 

xác định chắc chắn được căn tính của mình để có thể đi vào cuộc đối thoại  đích thực, chân 

thành và bình đẳng với các tín hữu của các tôn giáo khác. 

Cuối cùng, phải nói rằng, lối sống của Đức Kitô độc đáo không chủ yếu ở hình thức, mà do 

chính Ngôi Vị Ngài. Không phải cái chết trên Thập Giá làm cho lối sống Đức Kitô trở nên 

độc đáo, mà ngược lại, chính Ngài – với tư cách là Con Thiên Chúa – làm cho cái chết trên 

Thập Giá mang đặc tính độc nhất vô nhị – là biến cố qua đó Thiên Chúa cứu độ con người. 

Như vậy, đời sống Kitô hữu có giá trị, trước hết không phải là vì mang những hình thức giống 

với lối sống của Đức Kitô, mà là vì được Đức Kitô bảo đảm cho có giá trị độc đáo. Kitô hữu 

là chi thể của Nhiệm Thể Đức Kitô, nên cuộc sống của họ là cuộc sống của Nhiệm Thể, được 

Đức Kitô đảm nhận, thánh hóa và làm cho có giá trị cứu độ. 

 

Kết luận 

Có nhiều cách để tìm hiểu và nhận ra vai trò thiết yếu của Đức Kitô đối với đức tin Kitô giáo. 

Chúng ta đã làm điều đó bằng cách phân tích ba chiều kích tâm cảm, lý trí và thực hành của 

đức tin Kitô giáo. Lựa chọn này phát xuất từ mong muốn giải đáp những vấn nạn và hiện 

trạng thực tế của đời sống Kitô hữu Việt Nam liên quan tới đức tin, cầu nguyện và thực hành 

đức tin.  

Hiểu thấu đáo về ba chiều kích của đức tin sẽ giúp Kitô hữu sống đức tin cách hội nhất và 

toàn diện hơn. Họ được mời gọi tiếp cận với Chúa cách cá vị hơn, tham gia tích cực và toàn 

diện hơn vào đời sống và các hoạt động học hỏi, cầu nguyện, phượng tự của Giáo Hội, và 

cuối cùng là nối dài tâm tình đức tin ra cuộc sống hằng ngày, với xác tín của một môn đệ làm 

chứng tá cho Đức Kitô chịu đóng đinh. 

Tìm hiểu vai trò thiết yếu của Đức Kitô đối với đức tin, Kitô hữu nhận ra căn tính độc đáo của 

mình cả trong tâm tình tôn giáo, lẫn trong tuyên xưng cũng như cử hành tôn giáo để từ đó có 

xác tín và can đảm thể hiện lối sống độc đáo của đức tin Kitô giáo trong thực tế xã hội đa tôn 

giáo và đang ngày càng bị ảnh hưởng bởi trào lưu trần tục hoá. 

 

 

 

 

 
14 Đây là tư tưởng của Hans Urs von Balthasar, được Eamon Conway đề cập đến trong cuốn The 

anonymous Christian – a relativised Christianity? Frankfurt am Main 1993, 68. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 10 

Tài liệu tham khảo 

K. Rahner & K.H. Weger, Our Chritian Faith, London 1980, 116. 

John A. Hardon, “The Deposit of Faith and the Catechism” trên trang Web The Real Presence 

Association. http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm 

truy cập ngày 29.05.2012). 

Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, New York 1975, 432. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) 

do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học 

thần học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, 

Đại chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi 

khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate 

(Society of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major 

Seminary of Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 

http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm


CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Đức Kitô – Chuẩn Mực của Giáo Hội”. Khoa Học Công Giáo và Đời 

Sống, 5(4): 11–20. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25542 

Đức Kitô – Chuẩn Mực của Giáo Hội 

Christ: The Norm of the Church 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25542  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 25/09/2025  Revision: 23/10/2025 Accepted: 11/11/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Christ; Norm 

of the Church; Mystery–

Communion–

Evangelization; 2010 

Pastoral Letter; 

Discernment of spirits 

This article proposes a theological reading of the 2010 Post–

People of God Congress Pastoral Letter, centered on the thesis 

that Christ is the Church’s very reason for existence and the 

norm that enlightens and corrects every dimension of the 

Vietnamese Church. Christ, as “the mirror,” enables the Church 

to recognize its identity and avoid distortions driven by self-

interest. Accordingly, the Church truly lives as God’s People and 

the Temple of the Holy Spirit only by referring back to Christ—

especially through listening to the Word in the liturgy and 

discerning the “spirits.” On the level of communion, the Son 

reveals Trinitarian communion and calls for an interior attitude 

of love as the basis for cooperation. Finally, evangelization flows 

from being sent as Christ was sent; the Gospel is first and 

foremost Christ himself and the Kingdom of God. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Đức Kitô; 

Chuẩn mực Giáo Hội; 

Mầu nhiệm–Hiệp thông–

Loan báo Tin Mừng; 

Thư Chung HĐDC 2010; 

Phân định thần khí 

Bài viết gợi ý đọc Thư Chung Hậu Đại Hội Dân Chúa 2010 theo 

thần học với luận đề: Đức Kitô là lý do hiện hữu và chuẩn mực 

soi sáng, điều chỉnh mọi chiều kích của Giáo Hội Việt Nam. Đức 

Kitô như “tấm gương” giúp Giáo Hội nhận ra căn tính và tránh 

lệch lạc do quy kỷ. Từ đó, Giáo Hội thực sự là Dân Thiên Chúa 

và Đền Thờ Thánh Thần khi quy chiếu về Đức Kitô, khi lắng 

nghe Lời Chúa trong phụng vụ và phân định các “thần khí”. Ở 

bình diện hiệp thông, Ngôi Con mạc khải hiệp thông Ba Ngôi và 

đòi hỏi thái độ nội tâm yêu thương làm nền cho cộng tác. Sau 

cùng, sứ vụ loan báo Tin Mừng phát xuất từ việc được sai đi như 

Đức Kitô; Tin Mừng trước hết là chính Người và Nước Trời.  

mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25542


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 12 

Giới thiệu 

Giáo Hội Công Giáo tại Việt Nam đang trong giai đoạn “triển khai định hướng và nội dung 

Thư Chung Hậu Đại Hội Dân Chúa 2010 vào trong đời sống cụ thể” của mình1. Từng giáo 

phận, giáo xứ và mọi tín hữu đang được mời gọi học hỏi, thảo luận để tìm hiểu và sống theo 

những hướng dẫn của Thư Chung này. Có thể tìm hiểu và khai triển Thư Chung này từ nhiều 

quan điểm khác nhau: thần học tín lý, mục vụ, đối thoại liên tôn, giáo dục, thăng tiến xã hội, 

v.v... Bài viết này xin đóng góp vào tiến trình học hỏi và suy tư chung của toàn Giáo Hội tại 

Việt Nam với những suy tư đơn sơ và thực tế về Thư Chung theo quan điểm thần học.  

Về mặt thần học, Thư Chung được xây dựng trên bộ khung là suy tư về Giáo Hội, xoay quanh 

ba chủ đề Mầu Nhiệm, Hiệp Thông và Loan Báo Tin Mừng. Tuy không phải là một khảo cứu 

có hệ thống và đầy đủ về Giáo Hội, Thư Chung đã cố gắng dung hợp các chiều kích và đặc 

điểm thần học khác nhau của Giáo Hội vào ba chủ đề trên. Không nhấn mạnh mọi chiều kích 

với cùng một cường độ như nhau, Thư Chung chọn nêu lên những đặc tính thiết yếu của Giáo 

Hội, cần lưu tâm đặc biệt trong hoàn cảnh Việt Nam hôm nay, để rút ra những hệ luỵ cần thiết 

cho lối sống đạo và đời của Kitô hữu tại Việt Nam. 

Bản chất của bài viết này không phải là suy tư về Giáo Hội, mà là suy tư về Đức Kitô. Tuy 

nhiên, vì nhắm mục đích là giúp tìm hiểu Thư Chung – vốn mang đặc tính Giáo Hội học, như 

nói ở trên – bài viết cần chỉ ra mối tương quan giữa Đức Kitô và Giáo Hội. Mối tương quan 

này được xác định trong luận đề sau: Đức Kitô là lý do tồn tại, là tiêu chuẩn soi sáng và điều 

chỉnh của mọi chiều kích và đặc tính của Giáo Hội.  

Vì thế, cấu trúc bài viết sẽ gồm bốn phần. Phần 1 xác định Đức Kitô là “thước đo” định hình 

Giáo Hội; đây là một diễn giải cách tổng quát luận đề chính của bài viết. Ba phần còn lại triển 

khai luận đề đó cách cụ thể dựa vào cấu trúc của Thư Chung, nói về nền tảng Kitô học của 

căn tính mầu nhiệm của Giáo Hội, của sự Hiệp Thông trong Giáo Hội và của sứ mạng Loan 

Báo Tin Mừng. 

Đây không phải là một bài nghiên cứu chuyên khảo về Thư Chung với những phân tích kỹ 

lưỡng và có hệ thống hay những dẫn chứng chi ly để làm rõ lý thuyết hậu cảnh hay sự năng 

động ở đàng sau những dòng chữ của Thư Chung. Bài viết sẽ chỉ đề cập tới và khai triển một 

vài điểm nhất định được nêu trong Thư Chung như những hệ luận của việc giải thích và làm 

nổi bật luận đề nêu trên. Bài viết nhắm tới đối tượng độc giả là mọi tín hữu Việt Nam, những 

người thao thức với sự trưởng thành đức tin và với những định hướng chung của Giáo Hội tại 

Việt Nam. 

 

1. Đức Kitô là “thước đo” định hình Giáo Hội 

Về mặt lịch sử tôn giáo, có thể nói không thể có Giáo Hội nếu không có Đức Kitô. Giáo Hội 

tuy được chuẩn bị trong suốt chiều dài lịch sử cứu độ, nhưng chỉ bắt đầu hình thành với một 

nhóm môn đệ đi theo Đức Giêsu Kitô cách đây hơn 2000 năm. Họ đã sống với Ngài, nghe 

Ngài rao giảng, chứng kiến Ngài chữa bệnh trong suốt thời gian khoảng 3 năm. Sau đó, họ đã 

chứng kiến Ngài chết và kinh nghiệm Ngài phục sinh. Như vậy, tuy được chuẩn bị và ra đời 

trong bối cảnh một tôn giáo độc thần (Do thái giáo), tin thờ một Thiên Chúa siêu việt, Giáo 

Hội được hình thành với những xác tín và tuyên xưng về một Đấng – Đức Giêsu Kitô – đã 

 
1 HĐGMVN, Thư Chung 10.2011, số 3. Thư Chung Hậu Đại Hội Dân Chúa 2010 được Hội Đồng Giám 

Mục Việt Nam chính thức công bố ngày 01.05.2011. Từ đây xin viết tắt là Thư Chung. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 13 

chết nhưng đang sống, vừa là người thật vừa là Thiên Chúa thật, vừa thuộc lịch sử vừa vượt 

trên lịch sử.. 

Về mặt thần học, đứng trước câu hỏi “Giáo Hội là gì?”, không có yếu tố nào – như, dạy người 

ta ăn ngay ở lành, hay ngay cả thờ phượng một Thiên Chúa duy nhất, vốn chung cho các tôn 

giáo độc thần khác – có thể nói lên đặc tính độc đáo, phân biệt Giáo Hội với các hội đoàn hay 

giáo hội khác, trừ yếu tố liên hệ với Đức Kitô. Bất kỳ định nghĩa nào về Giáo Hội cũng phải 

bao gồm mối liên hệ độc nhất vô nhị giữa Đức Kitô và Giáo Hội – Hiền Thê và Nhiệm Thể 

của Ngài (x. Ep 5,22-33). 

Vậy chúng ta chỉ có thể thực sự hiểu căn tính và sứ mệnh của Giáo Hội nếu chúng ta biết Đức 

Kitô là ai. Giáo Hội cần phải trở về với Đức Kitô để hiểu chính mình hơn. Để nhận ra căn tính 

và sứ vụ thích hợp của mình, Giáo Hội không chỉ cần “soi gương”, tức nhìn vào mình hay 

nhìn tới những nhu cầu của xã hội quanh mình để xét mình, mà quan trọng hơn cả là cần nhìn 

vào “Tấm Gương” duy nhất là chính Đức Kitô. 

Nhu cầu khách quan phải trở về với Đức Kitô có hai chức năng: soi sáng và điều chỉnh những 

gì Giáo Hội hiểu về mình. 

Đức Kitô soi sáng cho Giáo Hội là vì không phải lúc nào Giáo Hội cũng hiểu rõ ràng căn tính 

và sứ mệnh của mình. Là Nhiệm Thể của Đức Kitô – Đấng là Mầu Nhiệm (x. Ep 1,9; Col 

1,26-27)2 – Giáo Hội cũng chia sẻ căn tính mầu nhiệm của Người. Vì thế, căn tính của Giáo 

Hội không thể được tìm ra từ những suy luận duy lý. Giáo Hội chỉ có thể hiểu về mình bằng 

một kiểu “tri thức” đặc biệt, không dừng lại ở những dữ kiện duy khách quan, nhưng có khả 

năng lấy mầu nhiệm làm đối tượng tiếp cận của mình. Trở về với Đức Kitô –  Đấng mà ta chỉ 

có thể hiểu bằng đức tin –  là điều kiện có được “tri thức” đó. Đấng là Đường, là Chân Lý sẽ 

soi sáng cho ta biết sự thật về căn tính và sứ mệnh có tính mầu nhiệm của Giáo Hội. 

Giáo Hội cũng không thể hiểu về mình một lần cho tất cả. Là một thực thể sống động, Nhiệm 

Thể của Đức Kitô – Đấng đang sống trong vinh quang Phục Sinh – Giáo Hội chia sẻ căn tính 

sống động của Người. Vì thế, trên cuộc lữ hành trần thế, Giáo Hội luôn cần phải liên tục tái 

nhận diện chính mình, để trung thành với căn tính bất biến nhưng sống động của mình hơn, 

trong từng hoàn cảnh và giai đoạn lịch sử đặc thù. Chỉ có Đức Kitô – Đấng “vẫn là một, hôm 

qua cũng như hôm nay, và như vậy mãi đến muôn đời” (Dt 13,8) – mới có thể soi sáng cho 

tiến trình tái nhận diện này. 

Trở về với Đức Kitô sẽ điều chỉnh những gì chúng ta hiểu về Giáo Hội là vì, như những tội 

nhân ích kỷ, chúng ta có thể hiểu sai về Giáo Hội. Nỗ lực tìm hiểu Giáo Hội của chúng ta có 

thể bị thúc đẩy bởi nhiều động lực ô tạp, trong đó có những động lực qui kỷ và tư lợi, có khi 

tiềm tàng và sâu kín, rất khó nhận ra. Vì thế, bức tranh chúng ta vẽ về Giáo Hội có thể bị méo 

lệch. Thay vì nhận diện khuôn mặt đích thực của Giáo Hội Chúa Kitô, chúng ta có thể sẽ vô 

tình hay cố ý ra sức tạo hình ảnh một giáo hội theo ý riêng mình, phục vụ những kế hoạch 

trần thế của mình. Chính Đức Kitô là tiêu chuẩn điều chỉnh giúp ta nhận ra lệch lạc của mình 

và tìm ra hướng đi đúng đắn hơn. Chính Người cung cấp cho ta một tiêu chuẩn mẫu khách 

quan để giải phóng Giáo Hội khỏi bị vận dụng bởi những ý chí tư lợi chủ quan. 

Cho tới đây, chúng ta đang cố gắng làm nổi bật đặc tính “qui Kitô” của Giáo Hội. Nhấn mạnh 

tầm quan trọng của Đức Kitô đối với căn tính và sứ mệnh của Giáo Hội như thế không có 

nghĩa là chối bỏ chiều kích Ba Ngôi của Giáo Hội. Đức Kitô không bao giờ có thể được xem 

 
2 Nếu lưu ý rằng từ mysterion trong tiếng Hy Lạp được dịch sang tiếng Latinh là sacramentum thì ta sẽ dễ 

hiểu tại sao nhiều thần học gia, trong đó có Edward Schillebeeckx, dựa trên Thánh Kinh mà gọi Đức Kitô là “Bí 

Tích Nguyên Khởi”. X. E. Schillebeeckx OP, Christ the Sacrament of the Encounter with God, New York 1960, 

tr. 14-15.  



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 14 

như tách rời khỏi mối tương quan mật thiết vĩnh cửu giữa Ba Ngôi Thiên Chúa. Đơn giản là 

vì Người là Ngôi Lời, một trong Ba Ngôi, mà Ngôi Lời thì tồn tại và chỉ tồn tại trong tương 

quan với Cha và Thần Khí. Không thể có Đức Kitô nào khác ngoài Đức Kitô là Con của Cha 

và là Đấng ban Thần Khí. Cho nên, có thể nói, chúng ta không thể biết căn tính và sứ mệnh 

đích thực của Giáo Hội nếu chúng ta không biết về Chúa Ba Ngôi như được mặc khải nơi 

Đức Kitô. Chính vì thế, Giáo Hội không chỉ được gọi là Nhiệm Thể Đức Kitô, mà còn được 

gọi là Dân Thiên Chúa (có ý qui chiếu về Cha, Đấng – bằng sức mạnh của Thần Khí và đặc 

biệt là nơi Đức Kitô – tuyển chọn, kêu gọi và qui tụ Dân Ngài trong dòng lịch sử), và Đền 

Thờ Chúa Thánh Thần3. 

Gần đây, thần học về Giáo Hội nhận ra tầm quan trọng của chiều kích Ba Ngôi trong suy tư 

về Giáo Hội, đặc biệt là vai trò của Thần Khí đối với căn tính và sứ mệnh của Giáo Hội. Giáo 

Hội Đông Phương cũng hay chỉ trích tính “duy Kitô” của thần học Tây Phương về Giáo Hội. 

Thế nhưng, chính các thần học gia Đông Phương cũng không hề chối đặc tính “qui Kitô” của 

Giáo Hội4. Giáo Hội là công trình của cả Ba Ngôi Thiên Chúa, nhưng có tương quan độc nhất 

vô nhị và không thể thay thế chỉ với Đức Kitô mà thôi. Giáo Hội chỉ có thể là Nhiệm Thể Đức 

Kitô, chứ không thể là Nhiệm Thể của Cha hay của Thần Khí. Chỉ có Đức Kitô, Ngôi Lời 

Thiên Chúa, chứ không phải Cha hay Thần Khí, mới có thể là Đầu của Giáo Hội. Nếu thần 

học phải nhấn mạnh tới vai trò của Thần Khí như Đấng làm sống động Giáo Hội thì thần học 

cũng không thể bỏ qua vai trò là Đầu của Đức Kitô. Thần Khí sẽ không bao giờ dẫn ta tới việc 

xây dựng một giáo hội không đặt nền tảng trên chính Ngôi vị Đức Kitô. 

 

2. Căn tính của Đức Kitô qui định căn tính của Giáo Hội 

Với quan niệm rằng, để dấn thân trọn vẹn vào xã hội Việt Nam hôm nay, Giáo Hội tại Việt 

Nam cần trở về nguồn của mình để biết mình là ai và hiện hữu để làm gì5, Thư Chung đã dành 

chương II để nói về căn tính của Giáo Hội. Thư Chung đã khẳng định căn tính này là một 

Mầu Nhiệm vì được xác định dựa trên nền tảng là chính Thiên Chúa Ba Ngôi. 

Tuy nhiên, ta có thể nói cụ thể hơn: Giáo Hội là một Mầu Nhiệm vì là Thân Thể của Đấng 

vốn là Mầu Nhiệm đệ nhất. Hay nói cách khác, khi trở về nguồn của mình là chính Thiên 

Chúa để xác định căn tính của mình, Giáo Hội không thể đi qua con đường nào khác ngoài 

Đức Kitô. Bất kỳ cách thế nào khác cũng đều có thể dẫn Giáo Hội đi sai lối, không thể về tới 

được chính nguồn cội của mình và đánh mất căn tính mình. Như thế, Giáo Hội không thể là 

Dân Thiên Chúa hay Đền Thờ Chúa Thánh Thần cách đích thực mà không qui chiếu về Đức 

Kitô. 

a. Giáo Hội là Dân Thiên Chúa, nhưng Giáo Hội không đồng hoá với bất kỳ dân nào coi mình 

là dân Thiên Chúa mà không tin thờ Đức Kitô. Ngay cả với dân Do thái, là “chị cả”6 của mình 

trong đức tin, Giáo Hội cũng không hoàn toàn đồng hoá với họ. Giáo Hội là Dân được Thiên 

Chúa kêu gọi và triệu tập, nhưng không qua ai khác ngoài Đức Kitô.  

Điều này dẫn tới một số hệ luận cụ thể như sau: Lời Chúa kêu gọi và nói với Giáo Hội phải là 

Lời Chúa nơi Đức Kitô, Đấng là Lời duy nhất và vĩnh cửu của Thiên Chúa. Việc đọc và lắng 

 
3 X. Hiến Chế Tín Lý về Giáo Hội, số 9, 17; Sách Giáo Lý Hội Thánh Công Giáo, số 781-810. 
4 Điển hình, độc giả có thể tham khảo một quan điểm của tác giả thuộc Giáo Hội Chính Thống về vấn đề 

này tại trang web  http://www.oodegr.com/english/dogmatiki1/F2d.htm. 
5 Ban Tổ Chức Năm Thánh, Giáo Hội tại Việt Nam – Tài liệu học hỏi trong Năm Thánh, Trung Tâm Mục 

Vụ Tgp. Tp. HCM, tr. 30. 
6 Đức Giáo Hoàng Gioan Phaolô II, trong cuộc thăm viếng Đại Hội Đường Do Thái ở Rôma ngày 13 

tháng 04 năm 1986, đã gọi những người Do Thái là “những người anh lớn của chúng tôi”. 

http://www.oodegr.com/english/dogmatiki1/F2d.htm


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 15 

nghe Lời Chúa (x. Thư Chung, số 11) phải được thực hiện trong Đức Kitô và vì thế trong 

Giáo Hội, Thân Thể của Người. Ý thức về đặc tính qui Kitô của Lời Chúa như thế sẽ giúp 

chúng ta tránh nguy cơ duy cá nhân và duy chủ quan trong việc đọc Thánh Kinh.  

Việc đọc Thánh Kinh tại gia hoặc theo nhóm không thể được xem là thay thế hoặc trổi vượt 

hơn Phụng vụ, nơi mà Lời Chúa được cử hành cách chính thức và hoàn hảo cùng với Đức 

Kitô và Giáo Hội của Người. Chính vì thế mà Đức Giáo Hoàng Benedictô đã nói việc chia sẻ 

Lời Chúa tại gia phải là sự chuẩn bị, tháp tùng và đào sâu cho cử hành Lời Chúa trong Phụng 

vụ (x. Verbum Domini, số 86). Chính nơi Phụng vụ mà Lời Chúa diễn ra cách sống động khi 

Đức Kitô, hiện diện như Đấng phán và như Lời được phán mặt đối mặt với cộng đoàn đức tin. 

Cũng chính nơi Phụng vụ mà Giáo hội là Giáo hội cách đúng nghĩa nhất vì đang được Lời qui 

tụ, đang lắng nghe và tung hô đáp trả Lời cách sống động. 

Hơn nữa, việc chú ý tới đặc tính qui Kitô của Lời Chúa cũng giúp soi sáng cách chúng ta đọc 

và hiểu Thánh Kinh. Việc đọc Thánh Kinh không được phép dừng lại ở mức độ của việc đọc 

một tác phẩm lịch sử hay văn học, cho dù là một tác phẩm cổ điển và quí giá. Nếu Thánh 

Kinh là Lời được viết ra dưới hình thức ngôn ngữ con người, là mặc khải về Đấng duy nhất là 

Ngôi Lời Thiên Chúa thì việc đọc Thánh Kinh phải làm sao dẫn ta tới việc chiêm ngắm Đấng 

ấy. Chúng ta sẽ không thể hiểu các câu chữ, các câu chuyện trong Thánh Kinh, hoặc hiểu sai, 

nếu chúng ta không hình dung ra và hướng tâm về Đức Kitô ở bên trong và đàng sau các câu 

chữ và câu chuyện đó. Chính “Hình Dáng Đức Kitô” phảng phất trong Thánh Kinh là trung 

tâm nối kết và làm cho câu chữ của Thánh Kinh có ý nghĩa7. Không phải việc tra cứu để thoả 

chí tò mò về Thánh Kinh như một tác phẩm văn chương mà chính việc đọc Thánh Kinh với 

thái độ tin kính và thờ lạy Đấng là Ngôi Lời mới giúp ta hiểu được và đón nhận Thánh Kinh 

như Lời Chúa sống động nói với con người. 

Thư Chung nhắc tới “các hình thức sống Lời Chúa qua những việc đạo đức truyền thống như 

Đàng Thánh Giá, Kinh Truyền Tin, Kinh Mân Côi, Kinh cầu nguyện sớm tối,v.v...” như 

những hình thức cần “được trân trọng và bảo tồn cũng như đổi mới và phát huy” (Thư Chung, 

số 11). Đặc tính qui Kitô của Lời Chúa cũng giúp soi sáng việc làm sao để đổi mới và phát 

huy các hình thức sống đạo truyền thống này. Điểm then chốt nằm ở thái độ và tâm tình khi 

thực hành các hình thức sống đạo đó: nếu hướng tâm về Đức Kitô, chiêm ngắm Người với 

lòng yêu mến thì chúng ta đưa vào trong những hình thức đó một cái hồn sống động và đầy ý 

nghĩa. Lời Chúa sẽ thấm nhuần tâm, trí và đời sống chúng ta ngang qua những hình thức 

mang tính chiêm niệm này khi chúng ta để cho Đức Kitô lấp đầy tâm trí mình. Vấn đề có thể 

được đặt ra là: chúng ta lấy đâu ra hình ảnh Đức Kitô để mà chiêm ngắm? Câu trả lời cho vấn 

đề này nói lên mối tương quan mật thiết giữa các việc đạo đức kể trên với Lời Chúa trong 

Thánh Kinh: chúng ta có được hình ảnh Đức Kitô rõ nét nhất trong Thánh Kinh, “bởi vì tất cả 

Thánh Kinh đều nói về Đức Kitô”8. Được nuôi dưỡng bằng tinh thần và hình ảnh Đức Kitô 

trong Thánh Kinh, các việc đạo đức sẽ tránh được nguy cơ trở thành những thực hành mang 

tính phù phép hoặc mang tính cưỡng chế về mặt tâm lý. 

b. Giáo Hội là Đền Thờ Chúa Thánh Thần, nhưng Chúa Thánh Thần luôn là Thần Khí của 

Đức Kitô Phục sinh.  

Gần đây trong Giáo Hội nở rộ các phong trào Thánh Linh, như dấu chứng cho sự hiện diện và 

hoạt động đắc lực của Chúa Thánh Thần trong cộng đoàn đức tin. Quả thật, vai trò của Chúa 

 
7 Tư tưởng này của tác giả Hans Urs von Balthasar được John O’Donnell trình bày lại trong cuốn 

Introduccion a la Teologia Dogmatica, Estella 2003, tr. 87. X. Sách Giáo Lý Hội Thánh Công Giáo, số 101-104, 

134. 
8 Hugh of St. Victor, De arca Noe 2,8 như được trích lại trong Sách Giáo Lý Hội Thánh Công Giáo, số 

134. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 16 

Thánh Thần rất quan trọng đối với đời sống đức tin của Kitô hữu. Lời Chúa có thật sự sống 

động và có hiệu năng, cộng đoàn phụng vụ có thật sự là Giáo Hội cách đúng nghĩa, chúng ta 

có đọc và hiểu Thánh Kinh, có chiêm ngắm được Đức Kitô hay không, tất cả tuỳ thuộc vào 

quyền năng tác động của Chúa Thánh Thần.  

Tuy nhiên, nếu như mỗi người chúng ta đều ít nhiều có kinh nghiệm về sức năng động của 

Chúa Thánh Thần, thì chúng ta cũng ý thức được sự khó khăn khi phải phân biệt đâu là sự 

thúc đẩy đích thực của Chúa Thánh Thần, đâu là những động lực của thế gian, ma quỉ, xác 

thịt. Thư thứ nhất của thánh Gioan nói có nhiều thần khí và chúng ta cần phải “cân nhắc các 

thần khí xem có phải bởi Thiên Chúa hay không” (1Ga 4,1), chỉ “Thần Khí nào tuyên xưng 

Đức Kitô là Đấng đã đến và trở nên người phàm” thì mới bởi Thiên Chúa mà đến (1Ga 4,2). 

Như vậy, có một mối liên hệ mật thiết giữa Thần Khí, tức Chúa Thánh Thần, và Đức Kitô; và 

mối liên hệ này là một tiêu chuẩn quan trọng để nhận định xem đâu là hoạt động đích thực 

của Chúa Thánh Thần. Thư Chung đã đề cập tới mối liên hệ này khi nói rằng trong Đền Thờ 

của Chúa Thánh Thần thì chính Đức Kitô là Tư Tế dâng hiến chính mình làm Hy Tế dâng lên 

Thiên Chúa (x. Thư Chung 13). Thư Chung cũng cho rằng việc nội tâm hoá (tức chú ý hơn tới 

vai trò của Chúa Thánh Thần) các chương trình huấn luyện và mục vụ  gắn liền với việc noi 

gương khiêm nhường và phục vụ của Đức Kitô (x. Thư Chung, số 13). Quả thật, chính Đức 

Kitô – Đấng đầy tràn Thần Khí, và luôn tự do trên mọi lề luật, cơ chế cứng nhắc, hình thức 

bên ngoài hay xu thế đám đông (x. Lc 4; Mt 5, 21-48; 9, 14-17; Mc 12,13-17) – mới có thể 

cho ta thấy thế nào là sống nội tâm và tự do theo Thần Khí. 

 

3. Ngôi Vị Đức Kitô là nguyên mẫu cho mối Hiệp Thông Giáo Hội 

Để nhấn mạnh khía cạnh linh thiêng của Giáo Hội, vốn có thể bị lu mờ do sự quan tâm thái 

quá tới khía cạnh thể chế, Thư Chung đã chọn trình bày ở chương III một trong số nhiều hình 

ảnh về Giáo Hội: Giáo Hội như một mối Hiệp Thông đặc biệt, bắt nguồn từ sự Hiệp Thông 

giữa Ba Ngôi Thiên Chúa. 

Hiệp Thông ở đây không chỉ có nghĩa là đoàn kết, đại đồng, bình đẳng, cho dù đây là những 

kết quả cụ thể của Hiệp Thông. Không phải là Giáo Hội chỉ cần hiệp thông khi các thể chế 

trong Giáo Hội làm cho người ta cảm thấy quá cứng nhắc, ngột ngạt và khao khát một sự vận 

hành mang tính tham gia nhiều hơn; hoặc khi nhu cầu mở ra với quốc tế đòi hỏi ta phải đoàn 

kết với những người khác; hoặc khi bổn phận làm chứng tá đòi chúng ta phải liên kết, hoà 

đồng và bình đẳng với nhau. Các thể chế đều hoàn toàn có thể đáp ứng các nhu cầu đó. Vì thế, 

Hiệp Thông không phải là một “phản đề” của thể chế, cũng không phải là một “liều thuốc” 

được kê toa chống lại “căn bệnh” thể chế. Hiệp Thông là bản chất của Giáo Hội; và chính thể 

chế là đòi hỏi của Hiệp Thông và là phương cách để hiện thực hoá và thăng tiến Hiệp Thông. 

Để hiểu điều này, như Thư Chung gợi ý, chúng ta cần phải trở về với nguồn mạch của mối 

Hiệp Thông Giáo Hội, đó chính là mối Hiệp Thông giữa Ba Ngôi Thiên Chúa (x. Thư Chung, 

số 20). Tuy nhiên, ta cũng có thể nói rằng, chúng ta có thể hiểu hơn Hiệp Thông là bản chất 

của Giáo Hội thế nào khi trở về với chính Ngôi Vị của Đức Kitô. Chính Đức Kitô là Đấng đã 

mặc khải cho ta biết Thiên Chúa là một mối Hiệp Thông giữa Ba Ngôi; và cũng chính Ngài 

cung cấp cho ta nội dung và ý nghĩa đích thực của mối Hiệp Thông đó. Câu nói rằng “cần 

phải xây dựng mối Hiệp Thông trong Giáo Hội theo khuôn mẫu của mối Hiệp Thông Ba 

Ngôi” sẽ trở nên một công thức sáo rỗng nếu chúng ta không biết được nội dung của mối 

Hiệp Thông đó đích thực là gì. Trở về với Đức Kitô, chúng ta sẽ tránh được nguy cơ suy diễn 

áp đặt lên Ba Ngôi một kiểu hiệp thông theo mẫu của mối tương quan giữa chúng ta với nhau. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 17 

Theo giáo lý truyền thống của Giáo Hội, Ngôi Vị Đức Kitô là chính Ngôi Con. Mà như kinh 

nghiệm nhân sinh cho ta thấy, một người chỉ là con trong tương quan với cha mình, và một 

người chỉ là cha khi có con. Tương tự như thế, một cách loại suy, Ngôi Con được gọi là Ngôi 

Con vì chỉ hiện hữu và luôn hiện hữu trong tương quan với Ngôi Cha và Ngôi Thánh Thần. 

Theo định nghĩa, căn tính của Ngôi Con được xác định là Con của Ngôi Cha và là Đấng cùng 

với Ngôi Cha ban Ngôi Thánh Thần. Như vậy, bản chất của Ngôi Con, tức của Đức Kitô, là 

hiệp thông với Cha và Thánh Thần; và khi nói về Đức Kitô là đã hàm ý nói về cả Ba Ngôi 

trong mối Hiệp Thông vĩnh cửu.  

Từ đây, chúng ta dễ hiểu tại sao “bản chất của Giáo Hội là Hiệp Thông” và hiểu rõ hơn ý 

nghĩa của mệnh đề đó. Hiệp Thông không phải là một tình trạng hay phẩm tính mà Giáo Hội 

có thể đạt được sau khi hiện hữu. Mà ngược lại, Giáo Hội chỉ thực sự hiện hữu khi là một mối 

Hiệp Thông. Và đây không phải là bất cứ sự hiệp thông nào như là kết quả của nỗ lực thuần 

tuý con người, nhưng là mối Hiệp Thông được thông truyền từ chính Ba Ngôi Thiên Chúa, 

nơi Đức Kitô. Bổn phận của Kitô hữu là cộng tác với Thiên Chúa để nuôi dưỡng, phát huy và 

cụ thể hoá mối Hiệp Thông có nguồn gốc thần linh này. Chúng ta sẽ không thể làm được điều 

này nếu không kết hợp với Đức Kitô là Đầu, Đấng thông chuyển sức sống hiệp thông thần 

linh từ Thiên Chúa cho Giáo Hội. 

Như vậy, việc xây dựng Hiệp Thông phải bắt đầu từ việc tiếp nhận và thông truyền sức sống 

này, chứ không phải từ việc cố gắng thể hiện cách gượng ép những dấu chỉ của nó. Những 

biểu hiện như tuân phục, chia sẻ, tham gia là diễn tả đi sau tinh thần hiệp thông. Như người ta 

có thể ở cạnh bên nhau về thể lý mà không hề hiện diện với nhau trong tâm hồn thế nào, thì 

những biểu hiện đoàn kết bên ngoài cũng có thể sáo rỗng và vô bổ như thế nếu không phát 

xuất từ và được nuôi dưỡng bởi tinh thần hiệp thông. Vậy Hiệp Thông cần phải được xây 

dựng bắt đầu từ thái độ nội tâm, theo mẫu gương của Đức Kitô, Đấng luôn yêu thương và 

quan tâm tha thiết tới Cha – “lương thực của Thầy là ý Cha” (Ga 4,34). Thái độ nội tâm chính 

là động lực và là cái hồn cho những biểu hiện bên ngoài của Hiệp Thông. Chính tình yêu đích 

thực qui định cách chúng ta vâng phục, góp ý hay phê bình nhau. Nếu phê bình không phát 

xuất từ tình yêu gây hại thế nào cho cộng đoàn thì sự vâng phục không xây dựng trên hiệp 

thông cũng sáo rỗng và tai hại như vậy. 

Điều này giúp ta hiểu tại sao Giáo Hội không chỉ là mối Hiệp Thông giữa những người còn 

đang sống – vốn có thể có những biểu hiện đoàn kết bên ngoài với nhau – mà còn giữa những 

người đang sống và các thánh cùng với tất cả những người quá cố – những người mà ta chỉ có 

thể liên hệ với họ trong tâm hồn qua cầu nguyện. Cầu nguyện – tiếp xúc với sức sống hiệp 

thông thần linh của Thiên Chúa – là chìa khoá xây dựng mối Hiệp Thông Giáo Hội. Đây là lý 

do mà Thư Chung khẳng định: “Không kết hợp với Thiên Chúa thì không thể nói đến hiệp 

thông trong Giáo Hội được” (Thư Chung, số 20). Chúng ta có thể và chỉ có thể kết hợp với 

Thiên Chúa nơi Đức Kitô. Chỉ Thần Khí của Đấng Phục Sinh – Đấng đã “xin đừng theo ý 

Con, mà xin theo ý Cha” (Mc 14,36) và đã hiến mạng sống vì chúng ta – mới làm cho ta có 

thái độ nội tâm yêu thương đích thực để có thể hiện thực hoá mối Hiệp Thông Giáo Hội. 

 

4. Đức Kitô là nguồn gốc của sứ vụ loan báo Tin Mừng 

Với xác tín rằng Hiệp Thông và sứ vụ loan báo Tin Mừng liên kết mật thiết với nhau như hai 

mặt của một đồng tiền9, Thư Chung dành chương IV để nói về sứ vụ loan báo Tin Mừng như 

 
9 X. Ban Tổ Chức Năm Thánh, Giáo Hội tại Việt Nam – Tài liệu học hỏi trong Năm Thánh, Trung Tâm 

Mục Vụ Tgp. Tp. HCM, tr. 123-125. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 18 

là “lý do hiện hữu của Giáo Hội” (Thư Chung, số 31). Giáo Hội cảm thấy cần phải loan báo 

Tin Mừng không phải do nhu cầu ngoại tại là hiện trạng còn rất nhiều anh chị em đồng bào 

của chúng ta chưa biết đến Đức Kitô; cũng không phải do nhu cầu nội tại là Giáo Hội cần 

phải có việc để làm, hay cần mở rộng phạm vi và tầm ảnh hưởng của mình. Loan báo Tin 

Mừng không phải là một trong những việc mà Giáo Hội có thể hay phải làm, nhưng là một 

chiều kích làm nên chính điều mà Giáo Hội là. Giáo Hội không thật sự là Giáo Hội của Đức 

Kitô nếu không loan báo Tin Mừng. 

Chúng ta có thể hiểu điều này bằng cách liên hệ tới Đức Kitô. Chính Người cho ta câu trả lời 

về lý do và nội dung của việc loan báo Tin Mừng. 

Vì là Con, nên căn tính Đức Kitô được định nghĩa như là Đấng phát xuất từ Cha, cũng có 

nghĩa là Đấng được Cha sai đi. Người sinh ra ở trần gian là để rao giảng Tin Mừng – “vì Thầy 

ra đi cốt để làm việc đó” (Mc 1,38). Cũng thế, Giáo Hội – Thân Thể của Đức Kitô – cũng 

được sinh ra là để ra đi rao giảng Tin Mừng. Chính vì thế mà bản chất ơn gọi của những 

người đi theo và ở với Người cũng là để được sai đi rao giảng (Mc 3,14). Như vậy, cũng như 

Hiệp Thông hay chính Giáo Hội có nguồn gốc thần linh thì sứ vụ loan báo Tin Mừng cũng có 

nguồn gốc thần linh: “Như Cha đã sai Thầy, thì Thầy cũng sai anh em” (Ga 20,21). 

Đứng trước câu hỏi “Tại sao phải loan báo Tin Mừng?”, câu trả lời không nằm ở phía trước, 

hay ở tương lai, nhưng ở quá khứ, hay nơi cội nguồn hiện hữu của Giáo Hội. Giáo Hội loan 

báo Tin Mừng, trên hết, không phải là để đạt được điều gì cả mà là vì Giáo Hội đã được thiết 

lập cốt nhằm việc loan báo Tin Mừng. Giáo Hội không có chọn lựa nào khác ngoài việc phải 

loan báo Tin Mừng. Như thế, đứng trước một trường hợp cụ thể, câu hỏi đặt ra cho Giáo Hội 

không phải là “nên nói hay không nên nói?” hoặc “nói thì có lợi gì?”, nếu thực sự việc “nói” ở 

đây là “nói Tin Mừng của Đức Kitô”. Trong nhiều trường hợp, việc quyết định nói hay không 

tuỳ thuộc vào câu trả lời của một câu hỏi khác: “Điều ta định nói có thật sự là Tin Mừng của 

Đức Kitô hay là cái gì khác?”. Đây chính là vấn đề đặt ra liên quan tới nội dung của việc loan 

báo Tin Mừng. 

Giáo Hội nhất thiết phải loan báo Tin Mừng, thế nhưng Tin Mừng đó là gì? Làm thế nào để 

xác định Tin Mừng đó và biết được điều ta đang loan báo thực sự là Tin Mừng? Đây là vấn 

nạn đặt ra cho Giáo Hội ở mọi thời đại và đặc biệt là cho Giáo Hội tại Việt Nam trong thời 

điểm hiện tại. Một lần nữa, nếu trở về với Đức Kitô như là khuôn mẫu và tiêu chuẩn cho căn 

tính và sứ mạng của Giáo Hội thì chúng ta sẽ tìm được chìa khoá giải quyết vấn nạn đó. 

Những dòng dưới đây không nhằm trình bày cách hệ thống thần học về loan báo Tin Mừng, 

cũng không có tham vọng giải quyết được những vấn nạn cụ thể của việc loan báo Tin Mừng 

hiện nay, nhưng chỉ xin nhắc lại đường hướng tổng quát của công cuộc đó, đặt nền tảng trên 

Đức Kitô. 

Tin Mừng là gì nếu không phải là chính Đức Kitô và điều Người loan báo – Nước Trời. Thế 

nhưng, Nước Trời cũng là một thực tại gắn liền với Đức Kitô. Nước Trời “không phải là một 

đối tượng, một không gian quyền lực như vương quốc trần gian: đó là một con người”10. Nói 

cách khác, Nước Trời được hiện thân và hiện thực hoá nơi Đức Giêsu Kitô. Chính Người là 

Nước Trời. 

Vậy Tin Mừng trước hết phải là Tin Mừng về Đức Kitô và vì thế, là Mầu Nhiệm. Để xác định 

nội dung của lời loan báo, Giáo Hội không có cách nào khác là phải luôn kết hợp với Đức 

Kitô. Giáo Hội luôn phải tìm ra nội dung cụ thể của Lời loan báo, tùy vào từng hoàn cảnh cụ 

thể và dưới sự hướng dẫn của Thánh Thần. Và chính Đức Kitô, như là Mầu Nhiệm qui chiếu 

cho nội dung Lời loan báo, là động lực và nguyên lý thôi thúc, để Giáo Hội không bao giờ an 

 
10 Joseph Ratzinger, Đức Giêsu thành Nazareth, bản dịch của Nguyễn Văn Trinh, Vĩnh Hội 2007, tr. 73. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 19 

toàn tự tại, mà không ngừng sáng tạo và khai phá trên con đường loan báo Tin Mừng. Chính 

Người là tiêu chuẩn giúp Giáo Hội nhận định nên nói gì và có những hoạt động nào. Cũng 

chính Người sẽ nhuộm màu đặc trưng cho các hoạt động xã hội và văn hoá của Giáo Hội, vốn 

xem ra không khác biệt lắm so với những hoạt động của mọi người thiện chí khác trong xã 

hội.  

 

Kết luận 

Bài viết gợi ý một cách đọc và hiểu Thư Chung bằng cách xoáy vào một điểm rất quan trọng 

nhưng quá quen thuộc đến nỗi có thể được xem là “dư thừa” trong thần học về Giáo Hội: tính 

qui Kitô của Giáo Hội. Bài viết đã cho thấy việc nhấn mạnh đặc tính này của Giáo Hội giúp 

đỡ và điều chỉnh cách chúng ta đọc và hiểu Thư Chung như thế nào, với những hệ luận cụ thể 

mang tính thời sự cho Giáo Hội tại Việt Nam ngày nay.  

Vì “xoáy” vào một điểm mà không thể phát triển luận đề cách hệ thống nên bài viết có thể tạo 

cảm giác “một chiều” và có thể bị phê bình là ít chú trọng tới chiều kích Ba Ngôi của Giáo 

Hội. Người viết chỉ xin nhắc lại là việc nhấn mạnh vai trò trung tâm và nền tảng của Đức Kitô 

đối với Giáo Hội không hề mâu thuẫn hay đồng nghĩa với việc xem nhẹ vai trò của Cha và 

Thánh Thần đối với Giáo Hội. Một bài viết đầy đủ và có hệ thống hơn mang đặc tính của một 

Kitô học Ba Ngôi sẽ có thể cho thấy điều đó. 

 

Tài liệu Tham Khảo 

HĐGMVN, Thư Chung 10.2011, số 3. Thư Chung Hậu Đại Hội Dân Chúa 2010 được Hội 

Đồng Giám Mục Việt Nam chính thức công bố ngày 01.05.2011. Từ đây xin viết tắt là 

Thư Chung. 

Hiến Chế Tín Lý về Giáo Hội, số 9, 17; Sách Giáo Lý Hội Thánh Công Giáo, số 781-810. 

Ban Tổ Chức Năm Thánh, Giáo Hội tại Việt Nam – Tài liệu học hỏi trong Năm Thánh, Trung 

Tâm Mục Vụ Tgp. Tp. HCM, tr. 30. 

Đức Giáo Hoàng Gioan Phaolô II, trong cuộc thăm viếng Đại Hội Đường Do Thái ở Rôma 

ngày 13 tháng 04 năm 1986, đã gọi những người Do Thái là “những người anh lớn của 

chúng tôi”. 

E. Schillebeeckx OP, Christ the Sacrament of the Encounter with God, New York 1960, tr. 

14-15.  

Ban Tổ Chức Năm Thánh, Giáo Hội tại Việt Nam – Tài liệu học hỏi trong Năm Thánh, Trung 

Tâm Mục Vụ Tgp. Tp. HCM, tr. 123-125. 

Joseph Ratzinger, Đức Giêsu thành Nazareth, bản dịch của Nguyễn Văn Trinh, Vĩnh Hội 

2007, tr. 73. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) 

do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học 

thần học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 20 

Đại chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi 

khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate 

(Society of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major 

Seminary of Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Hướng Đến Một Thần Học Quân Bình Về Thập Giá”. Khoa Học Công 

Giáo và Đời Sống, 5(4): 21–31. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25543  

Hướng Đến Một Thần Học Quân Bình Về Thập Giá 

Toward a Balanced Theology of the Cross 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25543  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 11/09/2025  Revision: 14/12/2025 Accepted: 16/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Theology of 

the Cross; Theological 

method; “Top-down–

bottom-up” soteriology; 

Trinitarian dimension; 

“Short-circuit” in 

interpretation 

The article aims to develop a balanced theology of the Cross, 

emphasizing a sound interpretive method rather than an 

exhaustive account of soteriological content. In response to 

modern critiques that the Cross fosters defeatism or even 

legitimizes violence, the author argues for rediscovering its 

meaning through dialogue with contemporary human experience. 

Five guiding principles are outlined: (1) grounding reflection in 

Scripture while remaining attentive to the present context; (2) 

articulating both “top-down” and “bottom-up” soteriological 

categories with Christ’s mediating role at the center; (3) 

interpreting the Cross within a relationship that is both 

continuous and “discontinuous” with the Incarnation, Jesus’ life 

and mission, and the Resurrection; (4) attending to the 

Trinitarian dimension of the Cross; and (5) clearly distinguishing 

the responsibilities of God, Jesus, and human beings to avoid a 

“short-circuit” in explanation. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Thần học 

Thập Giá; Phương pháp 

thần học; Cứu độ “từ 

trên xuống–từ dưới lên”; 

Chiều kích Ba Ngôi; 

“Đoản mạch” trong giải 

thích 

Bài viết hướng đến một thần học quân bình về Thập Giá, nhấn 

mạnh phương pháp đọc–hiểu hơn là triển khai toàn bộ nội dung. 

Trước các phê phán cho rằng Thập Giá nuôi dưỡng yếm thế hoặc 

bạo lực, tác giả kêu gọi tái khám phá ý nghĩa Thập Giá trong đối 

thoại với kinh nghiệm nhân sinh. Bài viết phác thảo năm nguyên 

tắc: (1) đặt nền trên Thánh Kinh và bối cảnh hiện tại; (2) diễn tả 

các phạm trù cứu độ “từ trên xuống” và “từ dưới lên” với vai trò 

trung gian của Đức Kitô; (3) hiểu Thập Giá trong tương quan vừa 

liên tục vừa “bất liên tục” với Nhập Thể, đời sống–sứ vụ và Phục 

Sinh; (4) lưu ý chiều kích Ba Ngôi; (5) phân định trách nhiệm 

của Thiên Chúa, Đức Giêsu và con người để tránh “đoản mạch” 

trong giải thích. 

mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25543


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 22 

Dẫn nhập 

Biểu tượng Thập giá luôn được coi là bộ mặt của Kitô giáo. Biểu tượng đó hiện diện ở mọi 

nơi chốn và hành vi phượng tự Kitô giáo. Nguyên do là vì, trong đức tin và giáo huấn Kitô 

giáo, biến cố Thập giá chiếm một chỗ hết sức đặc biệt. Biến cố này là nguồn khơi mào đức tin 

của các môn đệ đầu tiên của Chúa Giêsu. Sau khi đã từng đặt dấu hỏi nghiệt ngã cho niềm hy 

vọng của họ (x. Lc 24,13-27), biến cố này đã làm nở hoa trong họ một đức tin “không muốn 

biết đến chuyện gì khác ngoài Đức Giêsu Kitô, mà là Đức Giêsu Kitô chịu đóng đinh vào 

Thập giá” (1Cr 2,2). Là biến cố bao gồm cuộc thương khó, cái chết và sự Phục sinh của Đức 

Giêsu Kitô, nó đã và đang là yếu tố căn bản và thiết yếu của lời rao giảng của Kitô giáo ngay 

từ lúc khởi đầu (x. 1Cr 15,3-4). Không chỉ là dữ kiện của lịch sử, biến cố này đã trở thành dữ 

kiện của đức tin Kitô giáo. 

Tuy nhiên, thật không dễ để hiểu ra ý nghĩa của Thập giá. Đối với nhiều người thời nay, Thập 

giá Đức Kitô là một điều đáng xấu hổ và việc Kitô hữu tôn kính Thập giá là một hiện tượng 

tôn giáo tiêu cực, thể hiện cũng như nuôi dưỡng tâm lý yếm thế và ấu trĩ. Một số người cho 

rằng phượng tự Kitô giáo liên quan đến Thập giá khuyến khích tâm lý khổ dâm nơi những 

người bị áp bức, làm kiệt quệ ý chí đấu tranh nhằm thay đổi cuộc sống của họ. Một số người 

khác thì lại cho rằng đây là một cơ chế xả nén của tâm lý bị ám ảnh bởi tội ác giết cha xảy ra 

ở thời đầu của lịch sử nhân loại. Ngay cả trong Giáo Hội, nhiều người không hiểu tại sao Đức 

Kitô phải chết thì loài người mới được cứu độ hoặc tại sao chúng ta phải tiếp tục chiêm ngắm 

Đức Kitô đau khổ và chịu chết trong khi Người đã sống lại trong vinh quang. Nhiều Kitô hữu 

cho rằng Thập giá đơn thuần là hậu quả của sự tàn ác của con người và vì thế vô nghĩa hoặc 

chỉ mang lại sự tàn khốc. Vì thế, rao giảng về Thập giá không tương hợp với đức tin vào một 

Thiên Chúa giàu lòng nhân hậu từ bi. Một số Kitô hữu khác thì cho rằng việc giải thích Thập 

giá như là hy lễ xá tội chỉ giúp duy trì não trạng hướng về bạo lực, vì lối giải thích như thế 

trình bày hình ảnh một Thiên Chúa giận dữ, luôn sẵn sàng trả thù khi bị xúc phạm. 

Những vấn nạn trên cho thấy nhu cầu cần phải khảo sát và tái khám phá ý nghĩa của Thập giá 

Đức Kitô. Thần học về Thập giá, tuy đã được các tác giả lớn trình bày, vẫn cần phải được trau 

dồi và làm cho thiết thực hơn. Bài viết này có mục đích đóng góp một phần nhỏ bé vào tiến 

trình suy tư về ý nghĩa Thập giá. Tuy nhiên, vì giới hạn của bài viết, người viết chỉ xin đề cập 

đến vấn đề về phương pháp hơn là về nội dung của thần học Thập giá. Vì thế, bài viết không 

đi vào khảo sát trực tiếp hay trình bày một luận giải về ý nghĩa Thập giá, nhưng chỉ phác thảo 

một số nguyên tắc chung và căn bản cho một bàn luận thần học đầy đủ, quân bình về Thập 

giá.  

 

1. Có nền tảng Thánh kinh và phù hợp với bối cảnh hiện tại 

Như mọi bàn luận thần học khác, thần học Thập giá cần phải thiết lập sự cân bằng giữa hai 

cực: dữ kiện đức tin và dữ kiện của kinh nghiệm nhân sinh hiện tại. 

Tác giả Jared Wicks gọi hai hoạt động căn bản của phương pháp thần học là “chú tâm lắng 

nghe” và “tích cực nghiên cứu, diễn tả ý nghĩa của điều đã nghe”1. Hoạt động thứ nhất có đối 

tượng là Lời Thánh kinh, được lưu truyền trong Truyền thống Kitô giáo và được Huấn quyền 

chính thức của Giáo hội dạy. Hoạt động thứ hai – làm sáng tỏ và diễn giải ý nghĩa của Lời – 

được thực hiện trong đời sống đức tin cá nhân và cộng đoàn. Thần học gia Bernard Lonergan 

 

1 X. J. WICKS, Introduzione al Metodo Teologico (Casale  Monferrato, 1994), 37-40. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 23 

cũng cho rằng các hoạt động thần học xảy ra qua hai giai đoạn căn bản: lắng nghe Lời (gặp gỡ 

quá khứ) và làm chứng cho Lời (hướng về tương lai)2. Tác giả John O’Donnell cũng nói điều 

tương tự khi nói về tính chất lưỡng cực của thần học tín lý. Quy chiếu về Anselmo và Tillich, 

tác giả khẳng định rằng, vì con người sống trong thời gian nên đức tin được chứng thực trong 

Thánh kinh cần phải được suy đi nghĩ lại trong mọi cảnh huống mới của cuộc sống. Đức tin 

vốn là cuộc gặp gỡ với quá khứ, với biến cố Đức Kitô, như Thánh kinh chứng thực, cần phải 

được làm cho sống lại trong thời hiện tại, để đáp ứng với những vấn đề của văn hóa hiện 

hành3. 

Vì thế, mối tương tác giữa dữ kiện khách quan của đức tin và dữ kiện của kinh nghiệm nhân 

sinh hiện tại là điều không thể thiếu trong bất kỳ bàn luận có ý nghĩa nào về thần học. Có lẽ 

cũng cần nói thêm rằng hai giai đoạn của suy tư thần học không chỉ diễn ra kế tiếp nhau, 

nhưng đan xen lẫn nhau tạo thành một năng động duy nhất. Không ai có thể nghe được Lời ở 

ngoài bối cảnh hiện sinh của mình. Lời khách quan luôn được tiếp nhận bởi những con người 

vốn có chủ thể tính bị điều kiện hóa bởi những bối cảnh văn hóa xã hội4. Điều này có nghĩa 

là, dữ kiện của kinh nghiệm hiện sinh chuẩn bị đất nền cho hạt giống Lời được gieo và lớn 

lên. Đồng thời, dữ kiện khách quan của Lời soi sáng, mang lại ý nghĩa và biến đổi kinh 

nghiệm nhân sinh.  Một mặt, ta chỉ thực sự lắng nghe Lời khi ý thức hoàn cảnh hiện tại của 

mình và tìm cách khám phá, phát ngôn và áp dụng Lời vào hoàn cảnh đó. Mặt khác, chỉ khi 

lắng nghe Lời thì ta mới có cơ hội hiểu hơn hoàn cảnh của mình.  

Khi áp dụng cho thần học Thập giá, nguyên tắc này thúc đẩy một sự khảo sát ở bề sâu các dữ 

kiện đức tin về Thập giá, trong bối cảnh của kinh nghiệm hiện sinh. Một mặt, Thập giá liên 

quan đến một nhân vật lịch sử cụ thể − Đức Giêsu Kitô – mà đời sống, lời nói và hành động 

của Người được ghi lại trong Thánh kinh  cách trung thành và với đức tin. Thế nên, cần thiết 

phải nghiên cứu Thánh kinh để tìm ý nghĩa của Thập giá. Mặt khác, Thập giá cũng liên quan 

chặt chẽ tới đời sống và gióng tiếng mời gọi hiện sinh của con người, nên thần học Thập giá 

cũng cần khảo sát dấu ấn hay hình bóng của Thập giá trong đời sống và kinh nghiệm con 

người. 

Việc khảo sát các dữ kiện đức tin bao gồm việc trở về với Chúa Giêsu lịch sử, như được 

chứng thực, cảm nghiệm và nhận ra bởi con mắt đức tin. Ủy ban Thần học Quốc tế khẳng 

định sự cần thiết này của cả đức tin lẫn nghiên cứu lịch sử: bởi vì Đức Giêsu Kitô không phải 

là một huyền thoại hay một khái niệm trừu tượng, chính đức tin Kitô giáo đòi phải nghiên cứu 

lịch sử về Người, mặc dù nghiên cứu đó luôn gặp rất nhiều khó khăn5. 

 

2. Diễn tả đầy đủ các phạm trù cứu độ học “từ trên xuống” và “từ dưới lên” 

Bởi vì ý nghĩa của Thập giá không thể tách rời khỏi Đấng đã được treo trên đó, một bàn luận 

thần học đầy đủ về Thập giá cần phải mang những đặc tính của một thần học quân bình về ơn 

 

2 X. B. LONERGAN, Method in Theology (London, 1971), 133. 

3 X. J. O’DONNELL, Introduzione alla Teologia Dogmatica, dịch giả G. Bell, G. Occhipinti 

(Casale Monferrato, 1993), 9-15. 

4 X. K. RAHNER, Hearer of the Word: Laying the Foundation for a Philosophy of Religion, 

dịch giả J. Donceel (New York, 1994). 

5 X. ITC, Select Questions on Christology, 185-186. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 24 

cứu độ. Theo tác giả Bernard Sesboüé, thần học về cứu độ phải để ý đến sự đa dạng nhưng 

thống nhất trong một toàn bộ hữu cơ của những diễn tả khác nhau về ơn cứu độ trong Tân ước 

cũng như trong truyền thống Giáo hội. Những lựa chọn một chiều sẽ làm cho cấu trúc đa dạng 

của cứu độ học mất cân bằng và, vì thế, sẽ tạo ra những nguy cơ cho toàn thể cứu độ học6. 

Khảo sát từ ngữ về cứu độ trong Tân ước và truyền thống, tác giả phân biệt hai nhóm khái 

niệm về cứu độ: trong nhóm “từ trên xuống”, các khái niệm diễn tả việc Thiên Chúa đóng vai 

trò chủ động, con người thụ động; trong nhóm “từ dưới lên”, các khái niệm diễn tả việc con 

người chủ động thực hiện điều gì đó hướng về và cho Thiên Chúa7. Hai nhóm khái niệm đó 

diễn tả tầm quan trọng của Đức Kitô như là trung gian của ơn cứu độ. Chính nơi Đức Giêsu 

Kitô, Ngôi Lời làm người, mà Thiên Chúa đã đến cứu độ con người cách vô điều kiện, nhưng 

cũng chính nơi Đức Kitô mà Thiên Chúa làm cho con người có khả năng trở về với Ngài 

trong tình yêu và sự vâng phục8. Tác giả liệt kê các khái niệm cứu độ học theo hai nhóm như 

sau: nhóm “từ trên xuống” bao gồm các khái niệm mặc khải, cứu chuộc, giải thoát, thần hóa 

và công chính hóa; nhóm “từ dưới lên” bao gồm các khái niệm hy tế (Sacrificio), xá tội 

(Expiatio), đền bù thỏa đáng (Satisfactio) và thay thế (Substitutio); cuối cùng là hòa giải – 

khái niệm trung gian, tổng hợp cả hai năng động từ trên xuống và từ dưới lên9. 

Việc tác giả B. Sesboüé hệ thống hóa các khái niệm cứu độ học thành hai nhóm, với trung 

tâm là sự trung gian của Đức Giêsu Kitô, là một cách diễn tả hữu hiệu sự phong phú về mặt ý 

nghĩa của biến cố Đức Kitô cũng như các khái niệm qua đó Giáo hội tìm cách hiểu và diễn tả 

sự phong phú đó. 

Các khái niệm “từ trên xuống” diễn tả những cách thức khác nhau của việc Thiên Chúa đi 

bước trước trong chương trình cứu độ. Con người không thể tự cứu mình; ơn cứu độ đích thực 

chỉ có thể đến từ Thiên Chúa, Đấng siêu vượt mọi giới hạn và vấn đề của thế giới. Tuy nhiên, 

ơn cứu độ đích thực không đến với con người như một thực tại bên ngoài xa lạ. Vì là ơn cứu 

độ con người, nên ơn đó huy động toàn bộ các điều kiện của con người, bao gồm sự nỗ lực 

đáp ứng của con người. Các khái niệm “từ dưới lên” diễn tả điều này bằng nhiều cách khác 

nhau. Đây không đơn thuần là suy tư lý thuyết về bản chất của ơn cứu độ, nhưng được mặc 

khải và chứng thực cách cụ thể trong đời sống, lời nói và hành động của chính Đức Giêsu 

Kitô. Nơi Người, toàn bộ lịch sử của khát vọng và kinh nghiệm của con người về ơn cứu độ 

được kết tinh. Chính nơi Người mà ta nhận ra ơn cứu độ của Thiên Chúa đang hoạt động và 

diễn ra trong thế giới này cũng như trong chính đời sống ta. Cũng nơi Người mà ta được mời 

gọi và làm cho có khả năng đáp ứng với ân sủng tự trao ban chính Mình của Thiên Chúa bằng 

việc dâng hiến chính mình. 

Áp dụng cho thần học Thập giá, những suy tư trên đưa ta trở về với sự kiện Thập giá không 

chỉ là một biến cố lịch sử bình thường. Đó là một biến cố siêu nhiên, đột nhập vào trong lịch 

sử của thế giới, để biến đổi thế giới cách tận căn và vĩnh viễn. Tuy nhiên, Thập giá cũng 

không chỉ liên quan tới một mình Thiên Chúa xét như Ngài là cách tự thân, nhưng là Thiên 

Chúa đến với tôi cách cá vị. Mối tương quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người này không 

thể mang tính chân thực và có ý nghĩa nếu không có sự đáp ứng cá vị của con người. Việc 

 

6 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ L’unique Médiateur. Essai sur la Rédemption et la Salut. I. 

Problématique et Relecture Doctrinale (Paris, 1988), 107. 

7 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 50-51. 

8 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 51. 

9 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 107-111. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 25 

Thiên Chúa đến với con người không chỉ diễn ra cách thuần túy trừu tượng trong ý thức siêu 

nghiệm của con người, nhưng còn diễn ra cách cụ thể nơi Đức Giêsu Kitô. Đây chính là vai 

trò trung gian của Đức Kitô trong mối tương quan giữa Thiên Chúa và con người. Vì thế, hai 

năng động cứu độ học, với trung tâm là sự trung gian của Đức Kitô, phát xuất từ chính bản 

chất của Thập giá. 

Vì lý do này mà bàn luận về Thập giá cần phải để ý đến hai năng động “từ trên xuống” và “từ 

dưới lên” của cứu độ học. Thập giá không thể tách rời khỏi Đức Kitô. Vì thế, việc chúng ta có 

nêu bật được vai trò trung gian của Đức Kitô hay không lệ thuộc rất lớn vào việc chúng ta có 

thể hiện và thống nhất các khái niệm cứu độ học trong biến cố Thập giá hay không.  

Một cách cụ thể, thần học Thập giá phải cho thấy các khái niệm cứu độ học đề cập ở trên 

được thể hiện nơi biến cố Thập giá thế nào. Cả hai năng động “từ trên xuống” và “từ dưới 

lên” đều thiết yếu trong bất kỳ giải thích nào về ý nghĩa Thập giá10. 

 

3. Trình bày biến cố Thập giá như là sự tiếp nối liên tục nhưng cũng là một sự thay đổi đột 

ngột so với các biến cố mầu nhiệm khác của Đức Kitô  

Một trong những chân lý thiết yếu của cứu độ học là toàn bộ biến cố Đức Kitô − bao gồm 

biến cố Làm Người, đời sống, sứ vụ công khai, cuộc thương khó, cái chết và sự Phục sinh của 

Đức Kitô – đều mang tính cứu độ. Chúng ta không thể hiểu thấu ý nghĩa của Thập giá nếu 

không nhìn biến cố đó trong bối cảnh của cuộc Làm Người, đời sống, sứ vụ và sự Phục sinh 

của Chúa Giêsu. Như Hans Urs von Balthasar nói, có một sự liên tục giữa biến cố Làm Người 

và biến cố Thập giá: biến cố Làm Người hướng về Thập giá. Nếu Thiên Chúa chọn cứu con 

người từ bên trong, qua biến cố Làm Người, thì Ngài cũng muốn cứu họ bằng cách trải qua 

kinh nghiệm về cái chết của họ. Vì với cái chết, con người nhận được định hướng dứt khoát 

cho hiện hữu của mình, nên công trình cứu độ của Đức Kitô chỉ đạt được sự hoàn thành ngang 

qua “vực thẳm của cái chết”. Bằng cách chọn mang lấy bản tính con người trong tình trạng sa 

ngã, Thiên Chúa đã chọn hệ quả của nó: tính mỏng giòn dễ chết và kinh nghiệm cái chết. 

Hành trình mà Thiên Chúa hạ mình xuống, mang lấy bản tính loài người thì còn dài hơn rất 

nhiều hành trình từ máng cỏ tới Thập giá. Vì thế, cuộc Làm Người là nền tảng cho khả thể của 

biến cố Thập giá. Việc Thiên Chúa trở thành xác phàm hàm chứa và làm cho việc Ngài bị 

đóng đinh trên Thập giá có thể xảy ra11. Điều đó có nghĩa là dấu ấn, bóng dáng Thập giá đã 

hiện diện trong biến cố Làm Người rồi. Ý nghĩa của Thập giá đã có nơi biến cố Thiên Chúa 

hóa ra không (kenosis) để cho chúng ta được sống và sống dồi dào. 

Hơn nữa, sự liên tục này giữa Làm Người và Thập giá cũng được chứng thực nơi cuộc đời 

của Chúa Giêsu lịch sử. Thập giá là hệ quả tự nhiên của việc Người dấn thân cho Nước Thiên 

Chúa đang đến, của một đời sống trung thành hiến thân cho việc rao giảng lòng từ bi và sự tha 

thứ của Thiên Chúa. Chúa Giêsu bị ghen tức và kết án tử trên Thập giá vì Người đã trung 

thành với kế hoạch của Thiên Chúa, sống trung thành đến cùng sứ mạng Thiên Chúa đã giao 

cho Người. Nếu được nhìn cách tách biệt khỏi cuộc đời và sứ vụ của Chúa Giêsu, Thập giá sẽ 

 

10 Điển hình là chúng ta cần phải làm sáng tỏ Thập giá là mặc khải tình yêu của Thiên Chúa 

thế nào, chứ không chỉ nhấn mạnh khía cạnh hy tế hoặc xá tội của Thập giá như cách 

hiểu phổ thông lâu nay.  

11 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, dịch giả Aidan Nichols (Edinburgh, 1990), 12-

23. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 26 

bị tước mất nền tảng lịch sử đích thực của ý nghĩa cũng như giá trị của mình và sẽ chỉ còn là 

một tai nạn, chẳng ăn nhập gì với cuộc đời và sứ mạng của Chúa Giêsu. Như thế, Thập giá sẽ 

có nguy cơ trở thành một biểu tượng phổ quát hay một ý niệm không có nền tảng lịch sử cụ 

thể, nói về tương quan giữa Thiên Chúa với con người mà không có vai trò trung gian của 

Chúa Giêsu. 

Mặt khác, Thập giá cũng không thể được hiểu cách tách biệt khỏi sự Phục sinh. Trong suốt và 

sau cuộc thương khó cũng như cái chết của Chúa Giêsu, các môn đệ bị phân tán, mỗi người 

trốn chạy trối chết. Tất cả đều sợ hãi và thất vọng. Hai môn đệ trên đường Emmau chẳng thể 

hiểu biến cố vừa xảy ra. Đứng dưới chân Thập giá, Mary Magdalena, Gioan và nhiều người 

khác thấy hoảng loạn vì nỗi đau khổ và mất mát quá lớn. Chỉ với kinh nghiệm Phục sinh mà 

họ nhận ra ý nghĩa của cuộc thương khó và cái chết của Chúa Giêsu. Được biến đổi bởi kinh 

nghiệm Phục sinh, họ có thể đọc ra chiến thắng và vinh quang của Thiên Chúa trong những 

“mật mã” khó hiểu của Thập giá, vốn có dáng vẻ của một sự thất bại thê lương. Không có 

Phục sinh, Thập giá sẽ là một sự thất bại vô nghĩa, hay cùng lắm là một ký ức đau thương. Vì 

thế, Phục sinh là nền tảng bảo đảm cho sự hiệu quả cánh chung của Thập giá ngang qua mọi 

thời đại. 

Ý nghĩa của Thập giá, vốn đã có trong cuộc Làm người, trong đời sống và sứ vụ của Chúa 

Giêsu, sẽ được mặc khải tròn đầy trong cuộc Phục sinh. Ba mối tương quan này của Thập giá 

với những mầu nhiệm khác của Đức Kitô cần phải được xem xét cùng và đồng thời với nhau. 

Không mối tương quan nào có thể được phép thiếu trong việc khảo sát ý nghĩa của Thập giá. 

Mầu nhiệm Làm người là nền tảng siêu việt, đời sống và sứ vụ của Chúa Giêsu là nền tảng 

lịch sử và Phục sinh là nền tảng cánh chung hữu hiệu của Thập giá. Một số thần học gia chấp 

nhận Thập giá có mối tương quan liên tục với cuộc đời Chúa Giêsu, nhưng không có mối 

tương quan liên tục với biến cố Làm người12. Đối với họ, Con Thiên Chúa làm người không 

phải để bị sát hại và đóng đinh vào Thập giá. Họ có ý tốt là muốn bảo vệ tính chất từ bi tốt 

lành của kế hoạch của Thiên Chúa và muốn làm nổi bật tính chất xã hội chính trị của sứ vụ 

của Chúa Giêsu, cũng như sự tàn khốc của biến cố Thập giá. Tuy nhiên, quan điểm này sẽ dẫn 

đến nguy cơ “trần tục hóa” hoặc “chính trị hóa” Thập giá, mà không thấy ý nghĩa sâu xa, khởi 

nguồn từ nền tảng siêu việt của Thập giá. Thập giá có thể được xem như là một phán quyết 

lịch sử xét xử sự dữ, nhưng không được xem như là việc Thiên Chúa tự hóa mình ra không, 

một biến cố vốn có nguồn gốc từ vĩnh cửu và sẽ giải trừ sự dữ cách hiệu quả và dứt khoát 

vĩnh viễn. Quan điểm này cũng dẫn đến nguy cơ giảm nhẹ vai trò tối thượng của Thiên Chúa 

và kế hoạch của Ngài trong những biến cố lịch sử. Thập giá dường như chỉ là một tai nạn 

không được Thiên Chúa dự liệu trước, một phát sinh làm thay đổi hướng đi của kế hoạch cứu 

độ của Thiên Chúa.  

Chúng ta đã nhấn mạnh sự liên tục giữa Thập giá và các biến cố Làm người, đời sống của 

Chúa Giêsu và Phục sinh. Tuy nhiên, cũng cần làm nổi bật sự kiện là Thập giá là một bước 

ngoặt, một sự đột phá trong nhiệm cục cứu độ. Nói rõ hơn, Thập giá là sự can thiệp đặc biệt 

của Thiên Chúa, “đột nhập” vào trong lịch sử nhân loại. Cần phải nhấn mạnh một “sự bất liên 

tục trong liên tục” giữa Thập giá và biến cố Làm người, đời sống và sự Phục sinh của Chúa 

Giêsu. Thập giá, với cái chết thảm khốc của Chúa Giêsu, không hề là một sự liên tục êm xuôi, 

 

12 Ví dụ, L.S. Cahill viết trong bài «The Atonement Paradigm: Does it still have explanatory 

value?», Theological Studies 68 (2007), ở trang 421 rằng: «I fully support the thesis that 

Christ was put to death on the Cross as the result of the way he lived in unity with God 

and humanity, not because the suffering death was the major point of the Incarnation». 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 27 

hay là một biến chuyển mang tính nội tại so với cuộc Làm người hay với cuộc đời Chúa 

Giêsu. Về mặt thần học, việc Thiên Chúa tự hóa ra không trong biến cố Làm người đúng là 

đặt nền tảng cho khả thể của Thập giá, nhưng việc tự hủy đó không nhất thiết phải dẫn đến cái 

chết bị nguyền rủa trên hai thanh gỗ. Về mặt chính trị, cách thức mà Chúa Giêsu thi hành sứ 

vụ có thể lôi kéo sự thù nghịch và chống đối, nhưng điều này cũng không nhất thiết phải dẫn 

đến việc kết liễu cuộc đời Người cách tàn nhẫn13. Không hề có một logic nhất thiết nội tại nào 

mà lý trí con người có thể rút ra từ biến cố Làm người hay cuộc đời Chúa Giêsu để đi đến kết 

luận là phải có Thập giá. Chỉ có một lý do, đó là “sự cần thiết mang tính thần linh” (dei trong 

tiếng Hy lạp) của kế hoạch của Thiên Chúa, điều mà Chúa Giêsu đã loan báo trước cho các 

môn đệ. Đây chính là sự can thiệp của Thiên Chúa vào trong lịch sử nhân loại. 

Rất dễ để nhận ra một sự bất liên tục tương tự như thế giữa Thập giá và sự Phục sinh. Không 

ai có thể tiên liệu hoặc tưởng tượng sự Phục sinh như là một kết quả tự nhiên, tất yếu của 

Thập giá. Nếu lý trí con người có thể suy ra sự Phục sinh như là kết quả chắc chắn và tự nhiên 

của Thập giá thì cuộc thương khó và cái chết của Chúa Giêsu sẽ bị mất đi tính nghiêm túc lịch 

sử và thần học của mình, mà chỉ là một màn diễn kịch hay một giai đoạn chuyển tiếp tạm thời 

mà không tự mình có ý nghĩa gì cả. Chúa Giêsu sẽ được xem như là “giả vờ” đau khổ và “làm 

bộ” chết. Việc Người tự hiến sẽ mất hết giá trị. Vì thế, chúng ta cần phải khẳng định sự Phục 

sinh là một cuộc can thiệp bất ngờ của Thiên Chúa, vượt trên một suy lý tự nhiên. Phục sinh 

thay đổi lịch sử cách tận căn, làm cho nó từ chết thành sống, từ tội lỗi thành ơn cứu độ. 

 Sự bất liên tục, ngắt quãng giữa Thập giá và cuộc Làm người cũng như sứ vụ của Chúa Giêsu 

có nghĩa là Thập giá không chỉ nhận được ý nghĩa từ các biến cố trên, nhưng còn làm cho 

chúng có ý nghĩa. Ý nghĩa thực sự tròn đầy của cuộc Làm người như là một sự tự hủy chỉ có 

thể được tìm thấy trong biến cố Thập giá, nơi mà chúng ta có thể thấy rõ ràng và sắc nét sự tự 

hủy của Thiên Chúa, đang diễn ra nơi Chúa Giêsu đau khổ và hấp hối. Thập giá cũng trao ý 

nghĩa cho đời sống phục vụ của Chúa Giêsu, cho thấy đó không chỉ là một đời sống anh hùng 

thuần túy nhân bản, nhưng còn là chính Thiên Chúa đang hiện diện và hoạt động để thiết lập 

Nước Ngài trong thế giới. Thập giá cho thấy rõ Chúa Giêsu, Đấng đến không để được phục 

vụ mà để phục vụ (x. Mc 10,45), cung cấp loại hình phục vụ nào cho nhân loại. Người phục 

vụ bằng cách cho đi chính mạng sống mình; việc phục vụ đó không đơn thuần là cho đi, mà 

còn cứu nhân loại, một lần cho tất cả, khỏi thảm kịch vô phương cứu chữa. 

Nếu Thập giá đón nhận ý nghĩa từ cuộc Phục sinh, thì kinh nghiệm Thập giá cũng đã chứa 

đựng, hàm ẩn và tiên báo kinh nghiệm Phục sinh. Thánh Phêrô đã nhận được ân sủng hoán cải 

và tha thứ trong cuộc thương khó rồi (x. Mc 14,72). Trong Phúc Âm Gioan, giờ của Thập giá 

cũng chính là giờ của vinh quang, của cuộc khải hoàn của tình yêu Thiên Chúa. Kinh nghiệm 

của các môn đệ về sự Phục sinh được sinh ra từ kinh nghiệm của họ về tình yêu Thiên Chúa, 

sự liên đới, tha thứ được thể hiện nơi Chúa Giêsu trong suốt cuộc đời Người và đặc biệt là nơi 

cái chết trên Thập giá. Sẽ không có Phục sinh nếu không có Thập giá. Đức Kitô phục sinh 

luôn được nhận ra như là Chúa Giêsu đã bị đóng đinh. 

Quan tâm đến sự liên tục và bất liên tục giữa Thập giá và đời sống, sứ vụ và sự Phục sinh của 

Chúa Giêsu là một việc tối quan trọng trong thần học Thập giá. Điều đó sẽ giúp ta trân trọng 

 

13 Một trong những bằng chứng là các môn đệ của Chúa Giêsu, những người theo sát Người 

và kinh nghiệm rõ nhất sự thù nghịch và chống đối, nhưng không hề tiên liệu rằng 

Người sẽ bị bắt, bị tra tấn và giết chết trên Thập giá, ngay cả khi đã được Người báo 

trước ba lần (x. Mc 8,31; 9,31; 10,33; v.v.) 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 28 

Thập giá như là một phần hữu cơ trong toàn bộ biến cố Đức Kitô, đồng thời cũng nhận ra 

Thập giá như là sự can thiệp đột xuất của Thiên Chúa vào trong lịch sử nhân loại.  

 

4. Để ý đến chiều kích Ba ngôi của Thập giá 

Liên quan đến Thập giá, câu hỏi thường được đặt ra là hình ảnh Thiên Chúa: Thiên Chúa gì 

mà sai Con mình đi chết trên Thập giá? Liệu Thiên Chúa có tàn nhẫn quá không khi hiến tế 

Con mình trong khi Ngài ngự an toàn trên trời? Những câu hỏi này đụng chạm tới vấn đề về 

tính bất biến của Thiên Chúa. Tại sao Thiên Chúa mà có thể chết? Chúng ta cần phải khẳng 

định sự bất biến của Thiên Chúa như là một tín điều, nếu chúng ta muốn giữ sự phân biệt giữa 

Thiên Chúa, Đấng hiện luôn tròn đầy và các loài thụ tạo vốn cần và luôn thay đổi14. Tuy 

nhiên, nếu đau khổ và cái chết của Chúa Giêsu trên Thập giá không có ảnh hưởng gì tới Thiên 

Chúa thì đâu là sự liên đới của Thiên Chúa với con người?  

Những câu hỏi này chỉ có thể được trả lời nếu ta để ý đến tính chất Ba ngôi của Thập giá. 

Thập giá không chỉ liên quan đến Ngôi Con, mà với cả ba Ngôi Thiên Chúa. Đúng là chính 

Ngôi Con mới là Đấng làm người và chết trên Thập giá, nhưng chính Ngôi Cha, Đấng trao 

ban chính Con mình cho nhân loại, mới là nguồn gốc của hy tế Thập giá. Và chính Ngôi 

Thánh Thần là hiện thân của sự trao ban chính mình qua lại giữa Cha và Con. Vì vậy, thật là 

sai khi tưởng tượng Thiên Chúa, trong tư cách là Ngôi Cha, an nhiên tự tại trên trời trong khi 

Chúa Giêsu đang đau khổ trên Thập giá.  

Liệu việc Thiên Chúa tự hiến trên Thập giá có hàm ý một sự thay đổi trong hữu thể nội tại của 

Ngài, và vì thế ảnh hưởng đến sự bất biến của Ngài chăng? Để vừa nhấn mạnh việc cả Ba 

Ngôi Thiên Chúa đều can dự vào biến cố Thập giá, vừa bảo toàn được sự bất biến của Thiên 

Chúa, Thần học gia H.U. Balthasar đề nghị một cách hiểu về sự tự hủy liên quan đến bản tính 

Thiên Chúa. Đối với tác giả, Thập giá là sự hiện thực hóa tột đỉnh của sự tự hủy của Thiên 

Chúa. Sự tự hủy không chỉ là một hành vi mà nằm sâu trong bản tính của Thiên Chúa. Từ đời 

đời, Thiên Chúa là Cha, Con và Thánh Thần, luôn trao ban chính mình cho nhau, tạo khoảng 

trống cho nhau. Con tự do trao ban chính mình đến nỗi không khư khư giữ lấy thần tính và tự 

ý vâng phục với sự vâng phục của một nô lệ. Cha cũng luôn tự ý trao ban chính mình đến nỗi 

không khư khư giữ lấy Con cho mình, mà “trao nộp” Con cho nhân loại (tradere: Ga 19,11; 

Rm 4,25; 8,32, dare: Ga 3,16; 6,32, v.v.). Còn Thánh Thần thì luôn được mô tả như là “Quà 

Tặng” của cả Cha và Con15.  

Chúng ta có thể khai triển tư tưởng của tác giả Balthasar như sau. Sự trao ban chính mình cho 

nhau giữa Ba Ngôi, vốn khác nhau nhưng đồng thời rất đỗi hiệp nhất, làm cho có thể xảy ra 

việc Thiên Chúa tạo dựng thế giới mà không phải do Ngài cần đến thế giới hay phải thôi 

không là Thiên Chúa nữa. Khi trao ban chính mình trong việc tạo dựng, Ngài không đánh mất 

yếu tính của Ngài, bởi vì cách nội tại, Ngài đã là và luôn là một sự tự trao ban chính mình. 

Chân lý này cũng áp dụng cho mức độ lớn hơn của việc tự hủy, xảy ra nơi biến cố Làm người: 

“trở nên giống nô lệ” không phải là điều gì kỳ lạ, ngoại lai đối với Thiên Chúa, bởi vì trong 

đời sống thần linh, Con đã và vẫn luôn vâng phục Cha; đó là bản tính của Con. Biến cố Làm 

người chỉ là một sự hiện thực hóa trong không gian và thời gian điều mà Con luôn là từ muôn 

 

14 X. K. RAHNER, Foundations of Christian Faith: an Introduction to the Idea of Christianity, 

dịch giả W.V. Dych (London, 1984), 219. 

15 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, 28. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 29 

thuở. Thiên Chúa không cần phải làm người mới trở nên Thiên Chúa “hơn” hay Thiên Chúa 

“thật”, bởi vì Ngài đã là và luôn là từ muôn thuở điều đang xảy ra trong biến cố Làm người.  

Điều tương tự cũng đúng trong trường hợp Thập giá. Thực ra, đối với tác giả Balthasar, việc 

Con Thiên Chúa hạ mình xuống làm người là một sự khiêm hạ lớn hơn nhiều việc Ngài đi đến 

Thập giá trong tư cách là con người. Việc Ngài đi xuống mang cỏ đã hàm chứa việc Ngài sẽ 

đi đến Thập giá16. Tất cả những điều này có thể xảy ra là bởi vì đời sống thần linh có đặc tính 

tự hủy: Thiên Chúa là tình yêu tuyệt đỉnh, Ngài thể hiện mình rõ nhất trong việc cúi xuống 

phục vụ loài thụ tạo Ngài đã dựng nên. Chính trong sự khiêm hạ của hình dáng nô lệ, của thân 

hình bị tra tấn tàn tạ trên Thập giá mà Ngài cho chúng ta thấy rõ nhất Ngài là ai. Vì thế, Làm 

người và Thập giá không chỉ là điều Ngài làm cho loài thụ tạo (cứu họ), mà trước hết đó còn 

là những biến cố qua đó Ngài mặc khải yếu tính sâu xa nhất của Ngài.  

Với cách hiểu về khái niệm tự hủy như thế, tác giả Balthasar đã có thể trả lời cho câu hỏi về 

sự bất biến của Thiên Chúa, đồng thời đặt toàn bộ biến cố Thập giá trên nền tảng của đời sống 

Ba Ngôi nội tại. Tuy nhiên, chúng ta cũng cần lưu ý rằng, tác giả nói tự hủy thể hiện sâu xa 

nhất Thiên Chúa là ai, chứ không nói tự hủy là bản tính nội tại của Thiên Chúa, như thể khái 

niệm tự hủy có thể định nghĩa Thiên Chúa, hoặc như thể yếu tính của Thiên Chúa có thể được 

định nghĩa và giảm trừ thành một tiến trình tự hủy mang tính tự nhiên và logic. Đối với tác 

giả, Thiên Chúa ở đàng sau và vượt trên sư tự hủy: Ngài cung cấp nền tảng cho khả thể của 

chính sự tự hủy, và Ngài có thể làm cho việc tự thể hiện mình ra bên ngoài có thể xảy ra17. 

Đây là điểm phân biệt Balthasar với các đồ đệ của Hegel, những người giải thích việc Thiên 

Chúa dấn thân vào thế giới bằng cách cho rằng chính thay đổi và tiến hóa là yếu tính của 

Thiên Chúa18.  

 

5. Cho thấy vai trò của cả Thiên Chúa lẫn con người trong biến cố Thập giá 

Một trong những lý do cho việc khó hiểu biến cố Thập giá là quên rằng có ba vai chính trong 

biến cố này: Thiên Chúa, Chúa Giêsu và con người. Điều này được mặc khải và khẳng định 

trong các trình thuật thương khó trong các sách Phúc âm. Các trình thuật này đều có chung 

xác quyết thần học, được mặc khải qua lời và thái độ của Chúa Giêsu trước cái chết, rằng điều 

đang xảy ra không nằm ngoài kế hoạch của Thiên Chúa và của Chúa Giêsu. Đặc biệt, trong 

Phúc âm Gioan, ta thấy Thiên Chúa và Chúa Giêsu hoàn toàn làm chủ tình hình. Tuy nhiên, 

các trình thuật này cũng trình bày những cảnh huống lịch sử cụ thể trong đó xảy ra đủ mọi cái 

xấu xa của con người: ác ý, tàn bạo, hèn nhát, phản bội, giả hình, lừa dối, v.v. Sự kiện có cả 

ba vai chính hoạt động tích cực trong biến cố Thập giá đã được phản ánh trong suy niệm của 

thánh Augustin về những nghĩa khác nhau của từ tradidit trong tiếng Latinh. Cùng một từ này 

được Thánh Kinh dùng để chỉ việc Cha trao ban Con cho nhân loại, Con trao nộp chính mình 

 

16 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale,  23. 

17 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale,  29. 

18 Ví dụ, chúng ta có thể thấy điều này trong khái niệm của Jürgen Moltmann về yếu tính của 

Thiên Chúa, vốn bao gồm và hàm chứa đau khổ và sự dữ như là phản đề của mình. X. 

Helen F. Bergin, “The Death of Jesus and its impact on God – Jürgen Moltmann and 

Edward Schillebeeckx”, Irish Theological Quarterly 52 (1986) 193-211. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 30 

cho nhân loại và Giuđa trao nộp Thầy mình cho quân dữ. Điều khác nhau giữa những sự trao 

ban và trao nộp này là Cha và Con làm vì tình yêu, còn Giuđa thì làm vì bội bạc19. 

Việc quên sót ba vai chính này và không nhìn ra vai trò riêng của họ tạo ra điều mà tác giả 

Bernard Sesboüé gọi là “đoản mạch” trong thần học về ơn cứu độ20. Dùng các khái niệm liên 

quan đến điện, tác giả gọi cực dương là tình yêu từ bi của Cha (Đấng trao ban Con cho nhân 

loại) cùng với tình yêu và sự vâng phục vô điều kiện của Con (Đấng hiến tế chính mình vì lợi 

ích của nhân loại). Cực âm là tội lỗi nhân loại, điều sản sinh ra mọi thứ xấu xa; là mớ bòng 

bong gồm tội và hệ quả của tội. Do tội mà con người sống xa Thiên Chúa, từ chối tình yêu và 

công lý của Ngài, và bị bạo lực thống trị, phá hủy tình liên đới giữa họ. 

Cứu độ là điều xảy ra khi hai cực này tiếp xúc với nhau. Chính kế hoạch hòa giải của Thiên 

Chúa, được thực hiện ngang qua đời sống, cái chết và sự Phục sinh của Đức Kitô, là điều 

được thấy rõ nét trong biến cố Thập giá. Chính trên Thập giá mà tội và cái chết, vốn dường 

như đang chiến thắng, đã nhường chỗ cho sự chiến thắng quyết định của tình yêu và sự sống, 

cho sự giải thoát và hoán cải của con người. Vì thế, Thập giá là nơi xảy ra và gặp gỡ của 

những thái cực đối lập. Đó là nơi mà một cuộc hành hình man rợ, đối nghịch với tin mừng 

cứu độ, đã trở nên diễn tả tận cùng của một tình yêu mạnh hơn sự chết. Tuy nhiên, để có thể 

cảm nhận đúng đắn sự gặp gỡ này, chúng ta cần phải tôn trọng những vai đối lập và trách 

nhiệm riêng của họ. Hiện tượng “đoản mạch” xảy ra khi ta nhầm lẫn các vai đối lập và gán 

cho họ những trách nhiệm thuộc về bên kia. Đó có thể là việc gán sự tàn bạo cho kế hoạch 

cứu độ của Thiên Chúa và gán giá trị cứu độ cho hành vi tội ác của con người tội lỗi, tức hành 

vi thảm sát Chúa Giêsu trên Thập giá. Như thế, ta đã nhầm lẫn gán cho Thiên Chúa trách 

nhiệm của con người tội lỗi, và quên rằng hành vi thảm sát một người tự nó không có ý nghĩa 

cứu độ. Đó sẽ là thảm họa cho việc đi tìm ý nghĩa của Thập giá. Để hiểu đúng hơn vai trò của 

ba vai chính, ta cần phải tránh hiện tượng “đoản mạch” này.  

 

Kết luận 

Trên đây là phác thảo và luận giải về một số đặc tính cần thiết cho một thần học Thập giá 

quân bình. Những điều trên không phải là đã bao hàm đầy đủ và toàn bộ những điều kiện cần 

thiết cho một bàn luận về Thập giá, nhưng có lẽ cũng đủ để giúp định hướng cho cuộc thảo 

luận nghiêm túc về ý nghĩa của Thập giá. Thập giá tự bản chất là một dữ kiện đức tin đầy 

nghịch lý, nhưng không phải là không có cái lý riêng của mình, vì Thập giá cũng là một dữ 

kiện nhân sinh, thuộc về kinh nghiệm của những chủ thể có lý trí. Những cặp phạm trù hay 

đặc tính nghịch lý nhưng đi chung với nhau, như được liệt kê ở trên, không phải là những 

“phát minh” kỳ cục nhằm làm cho các chân lý đức tin liên quan đến Thập giá mang vẻ siêu 

việt và mù mờ, nhưng là mô tả hay diễn tả của những dữ kiện được trao ban cho Kitô hữu 

trong kinh nghiệm đức tin và trong kinh nghiệm nhân sinh của họ. Và kinh nghiệm của con 

người là thế! Luôn chứa đầy những nghịch lý nhưng cũng căng đầy ý nghĩa.  

Tài liệu tham khảo 

J. WICKS, Introduzione al Metodo Teologico (Casale  Monferrato, 1994), 37-40. 

B. LONERGAN, Method in Theology (London, 1971), 133. 

 

19 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 63. 

20 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 62-64. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 31 

J. O’DONNELL, Introduzione alla Teologia Dogmatica, dịch giả G. Bell, G. Occhipinti (Casale 

Monferrato, 1993), 9-15. 

K. RAHNER, Hearer of the Word: Laying the Foundation for a Philosophy of Religion, dịch 

giả J. Donceel (New York, 1994). 

ITC, Select Questions on Christology, 185-186. 

B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ L’unique Médiateur. Essai sur la Rédemption et la Salut. I. 

Problématique et Relecture Doctrinale (Paris, 1988), 107. 

B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 50-51. 

B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 107-111. 

H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, dịch giả Aidan Nichols (Edinburgh, 1990), 12-23. 

K. RAHNER, Foundations of Christian Faith: an Introduction to the Idea of Christianity, dịch 

giả W.V. Dych (London, 1984), 219. 

H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, 28. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện 

Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ 

thần học - Tín Lý (STD) do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 

2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần học tín lý ở Học viện Thánh 

Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại chủng viện 

Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit 

Scholasticate in Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds 

a Doctorate in Theology (Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical 

Gregorian University in 2009. He currently teaches courses in dogmatic 

theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society of Jesus in Vietnam), 

the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of Saigon, the 

Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Phác Thảo Hướng Đi cho một Bàn luận Thần học về Lòng Thương 

Xót”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 32–38. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25544 

Phác Thảo Hướng Đi cho một Bàn luận Thần học về Lòng Thương Xót 

Sketching a Way for a Theological Discussion of Mercy 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25544  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 10/09/2025  Revision: 14/12/2025 Accepted: 16/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Mercy; 

Theological method; 

Scripture and human 

experience; 

Contemporary relevance 

and the Cross 

In response to Cardinal Walter Kasper’s claim that recent 

theology has not given due weight to mercy, the article sketches 

directions for a theological inquiry into mercy in the Vietnamese 

context. It recalls the classical method with two phases—auditus 

fidei (identifying the data of faith) and intellectus fidei (reflective 

understanding)—and narrows the discussion to two practical loci 

theologici: Scripture and human experience, guided by Dei 

Filius. The first task is to clarify the meaning of “mercy” through 

the unified witness of the whole Bible, avoiding confusion with 

pity, empathy, forgiveness, or love. From there, the article 

proposes further lines for developing mercy’s theological and 

practical significance, stressing its contemporary urgency amid 

suffering, violence, and indifference, with the Cross of Christ as 

a decisive model. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Lòng thương 

xót; Phương pháp thần 

học; Thánh Kinh và kinh 

nghiệm nhân sinh; Tính 

thời sự và Thập Giá 

Trước nhận định của Hồng y Walter Kasper rằng thần học gần 

đây chưa chú trọng đúng mức đến lòng thương xót, bài viết phác 

thảo hướng đi cho một khảo luận thần học về đề tài này trong bối 

cảnh Việt Nam. Tác giả nhắc lại phương pháp kinh điển gồm hai 

thì: truy nguyên (auditus fidei) và suy tư phản tỉnh (intellectus 

fidei), đồng thời giới hạn khảo sát vào hai “nguồn” thiết thực là 

Thánh Kinh và kinh nghiệm nhân sinh, theo định hướng Dei 

Filius. Trọng tâm trước hết là xác định nội hàm “lòng thương 

xót” dựa trên toàn bộ Thánh Kinh để tránh lẫn với thương hại, 

đồng cảm, tha thứ hay tình yêu. Từ đó, bài viết gợi mở các 

hướng triển khai vai trò thần học và thực hành của lòng thương 

xót, nhấn mạnh tính “thời sự” trước đau thương, bạo lực và vô 

cảm, với mẫu mực nơi Thập giá Đức Kitô.  

 

mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25544


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 33 

Dẫn nhập 

Đức Hồng Y Walter Kasper cho rằng các giáo trình thần học gần đây của Giáo Hội, vốn chịu 

nhiều ảnh hưởng từ truyền thống thần học Tân Kinh Viện, chưa chú trọng đủ đến tầm quan 

trọng của khái niệm lòng thương xót trong những bàn luận thần học liên quan đến Thiên 

Chúa, Giáo Hội và con người1. Ở Việt Nam, dù phong trào đọc kinh tôn sùng Lòng Chúa 

Thương Xót đã trở nên rất phổ biến trong các giáo xứ và các gia đình, dường như vẫn còn 

hiếm những bài viết mang tính thần học về lòng thương xót. Để góp phần vào việc thúc tiến 

một thần học viết về lòng thương xót, bài viết này xin phác thảo một số nét chấm phá về các 

lãnh vực cũng như các vấn đề mà một khảo luận thần học như thế cần quan tâm và có thể 

triển khai. 

Theo phương pháp kinh điển của thần học mà ngày nay vẫn còn được sử dụng cách phổ biến, 

bất kỳ thao tác thần học nào cũng bao gồm hai “thì”: truy nguyên (auditus fidei – xác định 

đâu là các dữ kiện đức tin) và suy tư phản tỉnh (intellectus fidei – tìm hiểu ý nghĩa của các dữ 

kiện đức tin)2. Trong “thì” truy nguyên, thần học thường khảo sát và tìm dữ liệu từ các 

“nguồn” (loci theologici) như là Thánh Kinh, các giáo phụ, Huấn Quyền (bao gồm giáo huấn 

của các công đồng, các Đức Giáo Hoàng và của Tòa Thánh), các nhà thần học, Triết học, lịch 

sử, kinh nghiệm nhân sinh, v.v. Trong “thì” suy tư phản tỉnh, thần học thường đi theo định 

hướng của hiến chế Dei Filius của công đồng Vatican I (đó là tìm hiểu các dữ kiện đức tin 

dựa vào a/ sự tương tự loại suy giữa các dữ kiện đó và các dữ kiện của tri thức tự nhiên; b/ sự 

nối kết giữa các mầu nhiệm đức tin với nhau; c/ sự nối kết giữa dữ kiện đức tin với mục đích 

tối hậu của con người). 

Bài viết này chỉ xin đề cập đến hai trong các loci theologici có mối liên hệ cụ thể và thiết thực 

với đề tài lòng thương xót (đó là Thánh Kinh và kinh nghiệm nhân sinh); bài viết cũng chỉ đề 

cập đến hai trong ba cách thức mà Dei Filius đề ra cho việc tìm hiểu các dữ kiện đức tin (xem 

các mục a/ và b/ ở trên3). 

 

Xác định nội hàm của khái niệm dựa trên Thánh Kinh 

Để chính xác và tập trung, một bàn luận thần học về lòng thương xót trước hết cần phải xác 

định ý nghĩa (nội hàm) của khái niệm này. Nếu không có việc xác định này, rất nhiều khả 

năng sẽ xảy ra sự lẫn lộn giữa lòng thương xót và các khái niệm khác như “lòng thương hại”, 

“đồng cảm”, “tha thứ” và ngay cả “tình yêu”. Nếu không có sự phân biệt ngay từ đầu, bàn 

luận thần học có thể đi chệch hướng hay lan man và cuối cùng người viết sẽ phải tự hỏi mình 

đang bàn về điều gì hoặc đâu tính độc đáo và khác biệt của bàn luận này so với các bàn luận 

khác về sự đồng cảm, tha thứ, tình yêu, v.v. 

Để tránh sự lẫn lộn nói trên, điểm đặc biệt quan trọng cần chú ý là ý nghĩa của khái niệm lòng 

thương xót không thể và không nên được xác định chỉ dựa trên các từ điển ngôn ngữ thông 

thường, mà phải dựa trên các bản văn Thánh Kinh, không như những bản văn rời rạc, mà 

trong thể thống nhất và toàn bộ. Lòng thương xót trong tiếng Việt là từ được dùng để dịch từ 

 
1 X. W. Kasper, Mercy: The Essence of the Gospel and the Key to Christian Life, trans. William 

Madges (New York: Paulist Press, 2014), xv. 9-10. 
2 X. Stephen B. Bevans, An Introduction to Theology in Global Perspective (New York: 

Maryknoll, 2009), 137-156. 
3 Trong bài viết này, sự loại suy đề cập trong mục a/ được diễn tả cách khác, như là sự loại 

suy giữa mầu nhiệm đức tin và kinh nghiệm cuộc sống hiện tại. Sự loại suy này được thể hiện qua 
việc cho thấy sự thiết thực hay tính “thời sự” của mầu nhiệm đức tin. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 34 

misericordia trong tiếng Latinh. Tuy nhiên, chúng ta không nên xác định ý nghĩa của khái 

niệm lòng thương xót mà chỉ dựa trên việc phân tích từ ngữ tiếng Việt hay tiếng Latinh, vốn 

có khả năng dẫn đến những suy luận chủ quan, xa vời, không cần thiết và ít mang tính thần 

học4.  

Mặt khác, việc xác định ý nghĩa của khái niệm lòng thương xót dựa trên Thánh Kinh cũng 

không đơn giản: Thánh Kinh không dùng duy nhất một từ để chỉ lòng thương xót, mà dùng 

nhiều từ − thường được dịch chung là thương xót hay lòng thương xót – để chỉ thái độ của 

Thiên Chúa và tương quan của Ngài với con người. Vậy việc xác định ý nghĩa của lòng 

thương xót bao hàm việc khảo sát ý nghĩa của các từ Hipri như hesed, rachamin và các từ Hy 

Lạp như eleos, splagkna, v.v., vốn được dịch sang tiếng Latinh bằng các từ có cùng gốc với 

misericordia. 

Ý nghĩa của các từ Hipri và Hy Lạp trên chỉ có thể được xác định khi các từ này được xem 

xét trong toàn bộ văn cảnh của chúng. Một số câu hỏi có thể trợ giúp việc xác định ý nghĩa 

của chúng: Đâu là nguyên nghĩa trong tiếng bản địa của các từ này? Hàm ý của chúng là gì? 

Thánh Kinh dùng những từ này trong trường hợp hay tình huống nào (để nói về cách Thiên 

Chúa đối xử với con người? hay lời con người cầu xin Thiên Chúa? hay mệnh lệnh Thiên 

Chúa dành cho con người? v.v)? Cho những đối tượng nào? Đâu là nguyên nhân, bối cảnh, 

mục đích và hệ quả của các tình huống đó? v.v. 

Có lẽ chỉ những nghiên cứu chuyên sâu về chú giải và thần học Thánh Kinh mới có thể trình 

bày một bàn luận thấu đáo về các vấn đề trên. Tuy nhiên, một số nét chấm phá cũng đã được 

xác định, được chấp nhận rộng rãi và có thể được kiểm chứng bằng một khảo sát nhanh lướt 

qua các bản văn Thánh Kinh: những từ được dịch ra là thương xót thường được dùng trong 

bối cảnh con người tội lỗi, nghèo nàn hay cùng khổ cần được Thiên Chúa đoái thương; một số 

từ chỉ “ruột gan” theo nghĩa đen, nói lên cường độ của sự rung động cảm xúc cũng như của 

nỗi đau. 

Hơn nữa, vẫn có thể có những bản văn không dùng những từ ngữ đó, mà có nội dung thể hiện 

nội hàm của “lòng thương xót” (không như một từ ngữ, nhưng như một khái niệm mà ý nghĩa 

 
4 Ví dụ: một người có thể dựa vào phân tích từ nguyên La tinh: misericordia = misereri (đồng 

cảm/thương hại) + cors (trái tim) hoặc misericordia = miser (bất hạnh, đáng thương) + cors (trái 

tim) mà suy ra rằng ý nghĩa của misericordia là “yêu thương bằng con tim đồng cảm” hay “yêu 

thương với con tim tan nát”, hay “yêu thương những người bất hạnh”, v.v. Hoặc một người có thể 

phân tích từ này trong tiếng Việt: lòng thương xót = tấm lòng + thương yêu + đau xót mà suy ra 

rằng ý nghĩa của khái niệm đó là “yêu thương với con tim biết đau”, v.v. Những suy diễn này 

không hẳn là vô ích cho việc hiểu ý nghĩa của lòng thương xót hay misericordia, nhưng cần được 

đặt trên nền tảng vững chắc của những thực tại trong Thánh Kinh (liên quan đến Thiên Chúa và 

thái độ, tương quan của Ngài với con người) mà từ này được dùng để diễn tả. X. W. Kasper, 

Mercy, 50: “Thus, the decisive statement concerning God’s gracious and merciful essence is not a 

speculative statement or the result of a mystical experience. Rather, it is a statement of faith on the 

basis of the historical self-revelation of God. In and through history, God reveals his essence, which 

has been hidden from human beings. We can speak of it only by way of a narrative, and not in a 

speculative way”. 

 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 35 

của nó chưa thực sự định hình hoàn toàn)5. Vậy thần học cũng cần phải khảo sát cả những bản 

văn đó nữa để hiểu hơn về lòng thương xót. Độc giả sẽ thắc mắc, dường như có một vòng 

luẩn quẩn ở đây: một mặt ta phải đi tìm ngữ nghĩa của lòng thương xót; mặt khác ta phải xác 

định bản văn có nói về lòng thương xót không trước khi khảo sát kỹ nó để tìm hiểu về chính 

lòng thương xót. Thực ra, đây không phải là một vòng luẩn quẩn, thể hiện sự bế tắc về mặt 

phương pháp, nếu chúng ta nhớ rằng không nên đi tìm ý nghĩa của lòng thương xót trong 

những khái niệm chính xác rời rạc, mà như một “trường ý nghĩa”. Trường ý nghĩa của lòng 

thương xót sẽ không được xác định cách dứt khoát và trong một động thái tức thời, nhưng 

được định hình từ từ (ngày càng rõ hơn nhưng không bao giờ được xác định cách chính xác 

và cứng nhắc) trong tiến trình của vòng tròn thông diễn (trong trường hợp này là sự tương tác 

không ngừng giữa từ ngữ và bản văn cũng như với toàn bộ Thánh Kinh). 

 

Kinh nghiệm nhân sinh 

Một trong những cách để hiểu dữ kiện Thánh Kinh cách sống động và thiết thực, đó là trở về 

với một trong những “nguồn” quan trọng của thần học – kinh nghiệm nhân sinh. Dữ kiện của 

Thánh Kinh thực chất không xa lạ với kinh nghiệm của con người, tuy nhiều lúc cũng thách 

đố và mời gọi con người vượt ra khỏi chính mình để kinh nghiệm thực tại cách chân thực 

hơn. Để hiểu hơn thực tại mà khái niệm lòng thương xót diễn tả, ta cần đọc các dữ kiện Thánh 

Kinh trong mối liên hệ với chính kinh nghiệm của ta liên quan tới các dữ kiện đó.  

Dựa vào những nét chấm phá kể trên về dữ kiện Thánh Kinh, chúng ta có thể dễ dàng nhận ra 

rằng thực tại của lòng thương xót như Thánh Kinh ghi lại (cho dù là mô tả Thiên Chúa hay 

nói lên nhu cầu của con người) có lẽ là một trong những thực tại được phản ánh thường xuyên 

và rõ nét nhất trong kinh nghiệm của chúng ta về Thiên Chúa và về chính mình. 

Vì thế, một bàn luận thần học về lòng thương xót rất cần phải khảo sát xem đây là một dữ 

kiện của kinh nghiệm nhân sinh thế nào, xảy ra trong trường hợp nào. Một số vấn đề có thể 

được khảo sát và khai triển: Lòng thương xót có là nhu cầu của con người nói riêng và của xã 

hội loài người nói chung? Đâu là vai trò của lòng thương xót đối với hiện hữu, cũng như với 

đời sống cá nhân và xã hội của con người? (con người có thực sự là người, xã hội có tồn tại 

không nếu thiếu lòng thương xót? con người có thể sống thiếu lòng thương xót chăng? v.v) 

Đâu là mối tương quan giữa lòng thương xót và công lý? (lòng thương xót có đối nghịch hay 

làm giảm thiểu công lý chăng?) Đâu là nguyên nhân của việc thiếu vắng lòng thương xót 

trong đời sống con người hiện nay? v.v.  

Vấn đề có thể được đặt một cách khác, theo ngôn ngữ triết học: Có thể phát triển một hiện 

tượng luận hiện sinh về lòng thương xót thế nào?6 Trong hiện tượng luận đó, lòng thương xót 

có thể được mô tả với những đặc tính gì? v.v. 

 
5 X. W. Kasper, Mercy, 44: “The meaning that the Bible’s testimony ascribes to God’s mercy does 

not emerge solely from how the word is used. The meaning of mercy can be ascertained only from 

the entirety of the biblical history of salvation”. 

6 Một số gợi ý ban đầu cho một  hiện tượng luận như thế: Lòng thương xót là một dạng tình 
yêu đặc thù, gắn liền với thực trạng của hiện hữu con người. Nó không nhất thiết phải thuộc về 
bản chất con người, nhưng thực tế, tương tự như kinh nghiệm đau khổ, vì một lý do nào đó mà lý 
trí không hoàn toàn giải mã được, nó đã gắn chặt với hiện hữu chân thực của con người. Nó 
dường như đã trở thành “phản xạ có điều kiện” hay “phản ứng tự vệ” của hiện hữu chân thực 
trước thực trạng đau khổ.  



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 36 

Các dữ kiện của kinh nghiệm nhân sinh liên quan đến lòng thương xót không chỉ được tìm 

thấy qua những khảo sát xã hội hay tâm lý, nhưng còn qua văn chương và những suy tư mang 

tính triết học Đông Tây kim cổ. Các nhà văn hay các triết gia không hẳn là dùng khái niệm 

lòng thương xót, nhưng rất có thể họ suy tư và bàn luận về những thực tại của kinh nghiệm 

nhân sinh rất gần với thực tại của lòng thương xót. 

 

Vai trò thần học 

Để tìm hiểu ý nghĩa của lòng thương xót, thì ngoài việc khảo sát các “nguồn” thần học, chúng 

ta còn có thể suy tư phản tỉnh bằng cách liên hệ lòng thương xót với các mầu nhiệm khác của 

đức tin. Ý nghĩa của lòng thương xót có thể được sáng tỏ khi được đặt trong mối tương quan 

với hiểu biết của ta về các mầu nhiệm liên quan tới Thiên Chúa, Đức Kitô, con người và thế 

giới. Nói cách khác, ta có thể hiểu hơn ý nghĩa và vai trò thần học của lòng thương xót khi tìm 

hiểu xem khái niệm này góp phần soi sáng các chủ đề thần học hay giải đáp các khúc mắc 

thần học thế nào. Một số vấn đề đã được và vẫn còn được khai triển:  

- Liên quan đến Thiên Chúa: Liệu lòng thương xót có thuộc về yếu tính của Thiên Chúa? Hay 

là thuộc tính của Ngài? Tầm quan trọng của thuộc tính này so với các thuộc tính khác của 

Thiên Chúa? Lòng thương xót giúp ta hiểu hơn mối tương quan giữa Ba Ngôi và giữa Thiên 

Chúa với thế giới thế nào? v.v.  

- Liên quan đến Đức Kitô: Lòng thương xót giúp ta hiểu gì về căn tính và sứ mạng của Đức 

Kitô Giêsu? Các mầu nhiệm Làm Người và cứu độ có thể được diễn giải dưới lăng kính của 

lòng thương xót thế nào? Những khúc mắc liên quan tới xì-căng-đan Thập giá có thể được 

giải đáp dựa vào khái niệm lòng thương xót thế nào?7 v.v. 

- Liên quan đến Giáo Hội: Lòng thương xót soi sáng gì thêm cho hiểu biết của chúng ta về 

nguồn gốc, bản chất và sứ mạng của Giáo Hội? Có thể hiểu Giáo Hội ra đời như là kết quả 

của lòng thương xót của Thiên Chúa đối với loài người và thế giới chăng? Sự căng thẳng nội 

tại của lòng thương xót (thể hiện ở nhiều dạng thức khác nhau, trong trường hợp này có thể là 

sự căng thẳng giữa tình yêu và bất xứng/phản bội, giữa ân sủng và tội lỗi) giúp ta hiểu gì hơn 

về sự căng thẳng mang tính cánh chung của bốn đặc tính của Giáo Hội (duy nhất, thánh thiện, 

công giáo, tông truyền)? Nếu Giáo Hội tồn tại là do lòng thương xót thì đâu là bản chất và ý 

nghĩa của phẩm trật Giáo Hội? Lòng thương xót sẽ mặc ý nghĩa gì mới cho việc rao giảng 

Phúc Âm và sứ mạng truyền giáo của Giáo Hội? v.v. 

- Liên quan đến con người: Lòng thương xót có liên hệ gì với “hình ảnh của Thiên Chúa” vốn 

là khái niệm mà các giáo phụ dùng để định nghĩa con người theo Thánh Kinh? Lòng thương 

 
Điều này dẫn đến hệ quả về mặt xã hội: lòng thương xót, trong thực trạng hiện tại của hiện 

sinh, trở nên chất keo kết dính, làm cho xã hội thực sự trở thành cộng đoàn của những nhân vị.  
Tương tự, tính thiết yếu của lòng thương xót đối với hiện sinh con người cũng bao hàm 

những cách hiểu mới về mối tương quan giữa con người với thế giới và về những hiện tượng 
nhân sinh khác (ví dụ như lao động, lối sống, v.v.). 

7 Một số gợi ý ban đầu: Khúc mắc liên quan tới Thập giá thường là tại sao Thiên Chúa cứ 
phải cứu con người ngang qua biến cố đau thương và tàn khốc như thế? Liệu như thế Thiên Chúa 
có tàn nhẫn quá không? Nếu thần học cho thấy được rằng lòng thương xót là đối trọng của đau 
khổ (nhìn từ phía con người, trong hiện hữu chân thực của mình) và là dạng thức hiện tại của 
tình yêu vĩnh cửu và vô biên của Thiên Chúa đối với con người trong hiện thực tội lỗi của họ 
(nhìn từ phía Thiên Chúa), thì vấn nạn về Thập giá sẽ được làm sáng tỏ hơn. Theo đó, Thập giá 
không còn là biểu tượng của tự tàn nhẫn mà là của tình yêu trong dạng thức đặc thù của nó (lòng 
thương xót) khi đối diện với sự tàn khốc khôn xiết của tội lỗi con người. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 37 

xót có giúp ta hiểu hơn thế nào là tội không? Lòng thương xót góp phần giải thích nguyên 

nhân mục đích của chương trình cứu độ và bản chất ơn cứu độ thế nào? Lòng thương xót giúp 

ta hiểu hơn cùng đích của con người và của thế giới thế nào và ngược lại? v.v.  

- Liên quan đến thế giới: Lòng thương xót giúp ta hiểu gì về nguyên nhân, mục đích và bản 

chất của công trình sáng tạo? về giá trị và cứu cánh của các loài thụ tạo? v.v.  

Ngoài các vấn đề liên quan đến giáo lý đúng đắn (orthodoxy), ý nghĩa và vai trò thần học của 

lòng thương xót còn được làm sáng tỏ bằng cách tìm hiểu trên phương diện hành động đúng 

đắn (orthopraxy). Nói cách khác, chúng ta có thể tìm hiểu xem khái niệm này cổ võ hay thúc 

đẩy một lối sống hay hành vi tôn giáo nào trong đạo đức luân lý, phụng vụ, kỷ luật Giáo Hội, 

v.v. Một số vấn đề có thể được xem xét và khai triển: Liệu lòng thương xót có thể đóng vai 

trò là chìa khóa (hermeneutical key) để hiểu các giá trị luân lý và năng động của kỷ luật của 

Giáo Hội chăng? Lòng thương xót có thể là tiêu chuẩn cho việc phân định luân lý cũng như 

những phán quyết mang tính kỷ luật trong đời sống Kitô hữu chăng? Lòng thương xót có thể 

góp phần giải tỏa các vấn nạn đương thời trong luân lý và kỷ luật Giáo Hội thế nào? v.v. 

 

Tính “thời sự” 

Một yếu tố trong bàn luận thần học, tuy có thể không đóng vai trò hàng đầu trong việc tìm ra 

chân lý, nhưng chắc chắn đóng vai trò quan trọng cho việc tạo ý thức về ý nghĩa của đề tài 

đang được bàn luận, đó là tính “thời sự” của đề tài. Trong trường hợp bàn luận thần học về 

lòng thương xót, việc nêu lên tính “thời sự” của đề tài này, ngoài việc làm cho bàn luận hấp 

dẫn hơn, còn giúp ta hiểu hơn ý nghĩa thực tiễn của lòng thương xót trong đời sống hằng 

ngày. 

Quả như Đức Hồng Y Walter Kasper quan niệm, lòng thương xót là một đề tài rất thích hợp 

để bàn luận trong bối cảnh thế giới ngày nay đang chịu nhiều đau thương và đổ vỡ8. Những 

vấn đề toàn cầu nhưng cũng rất thực tiễn đối với hoàn cảnh xã hội ở Việt Nam như sự dửng 

dưng trước nỗi đau hay tai nạn của người khác, bạo lực tàn khốc (chiến tranh, giết người cách 

dã man, v.v), chia rẽ hận thù (giữa các quốc gia, khối kinh tế hay ý thức hệ, gia đình, v.v), phá 

hủy môi trường, v.v. đang đặt con người trước những bế tắc khủng khiếp. Lòng thương xót có 

lẽ sẽ cung cấp cho chúng ta cơ hội tìm ra giải pháp cho những bế tắc đó. Trước những biểu 

hiện của văn hóa sự chết, dẫn loài người đến tình trạng diệt vong, có lẽ chỉ có lòng thương 

xót, mà hình mẫu được tìm thấy nơi Thập giá Đức Kitô, mới là giải pháp cho sự tồn tại của 

nhân loại. 

 

Kết luận 

Trên đây là một số phác thảo và gợi ý, vừa mang tính phương pháp luận vừa cung cấp một số 

chất liệu căn bản, cho một bàn luận có tính thần học về lòng thương xót. Nếu được xây nền 

vững chắc, khái niệm lòng thương xót sẽ cung cấp những khả thể mới cho suy tư thần học 

liên quan đến nhiều đề tài khác nhau về Thiên Chúa, con người và thế giới. Những khúc mắc 

thần học cũng có thể được làm sáng tỏ hơn dưới ánh sáng của khái niệm lòng thương xót (X. 

chú thích 6 & 7).  

 

 
8 X. W. Kasper, Mercy, 1-15. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 38 

Tài liệu tham khảo 

W. Kasper, Mercy: The Essence of the Gospel and the Key to Christian Life, trans. William 

Madges (New York: Paulist Press, 2014), xv. 9-10. 

Stephen B. Bevans, An Introduction to Theology in Global Perspective (New York: 

Maryknoll, 2009), 137-156. 

 

Tài liệu đọc thêm: 

JP II, Dives in Misericordia, 

Francis, Vultus Misericoridae, 

W. Kasper, Mercy: the Essence of the Gospel and the Key to Christian Life, 

Thomas Aquinas, ST I, q. 21, a. 3-4, ….; ST II.II, q. 30, a. 4,  

Yves Congar “La miséricorde. Attribut souverain de Dieu” (La vie spirituelle, 106,1962,380–

95). 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) 

do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học 

thần học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, 

Đại chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi 

khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate 

(Society of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major 

Seminary of Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Khái niệm Công Bình trong Thần học: Khái quát, Vấn nạn và Suy 

tư”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 39–46. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25545  

Khái niệm Công Bình trong Thần học: Khái quát, Vấn nạn và Suy tư 

The Concept of Justice in Theology: An Overview, Key Questions, and Reflections 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25545  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 12/09/2025  Revision: 23/11/2025 Accepted: 16/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Justice; 

Christian moral 

theology; God’s 

justice/righteousness; 

Mercy; The Cross 

The article outlines the concept of justice in theology within the 

Vietnamese context. On the moral level, justice in human 

relationships is discussed in terms of commutative, distributive, 

and social justice, grounded in human dignity and the concrete 

reality of the Covenant. On the biblical–doctrinal level, “God’s 

justice” is both saving love and righteous judgment; therefore, 

mercy does not oppose justice but brings it to fulfillment. 

Addressing questions about punishment and judgment, the author 

proposes reading salvation history through legal categories as a 

“dramatic trial” that reaches its climax in Christ’s Cross and 

Resurrection. Finally, the article relates these theological insights 

to current shortcomings of justice in social life and calls the 

Church to work for justice in the spirit of the Cross. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Công bình; 

Luân lý Kitô giáo; Công 

bình của Thiên Chúa; 

Lòng thương xót; Thập 

Giá 

Bài viết phác họa khái niệm công bình trong thần học trong bối 

cảnh Việt Nam. Ở bình diện luân lý, công bình giữa người với 

người được trình bày qua giao hoán, phân phối và xã hội, đặt trên 

nền phẩm giá con người và Giao Ước cụ thể. Ở bình diện Thánh 

Kinh–tín lý, “công bình của Thiên Chúa” vừa là tình yêu cứu độ 

vừa là sự công thẳng xét xử; vì thế lòng thương xót làm tròn đầy 

công bình. Từ vấn nạn về hình phạt và phán xét, tác giả đề nghị 

đọc lịch sử cứu độ bằng các phạm trù pháp lý như một “tấn kịch” 

đạt đỉnh nơi Thập Giá và Phục Sinh của Đức Kitô. Sau cùng, bài 

viết nêu một số bất cập công bình trong đời sống xã hội và mời 

gọi Giáo Hội dấn thân theo tinh thần Thập Giá. 

 

Dẫn nhập 

Công bình là một đề tài ít sôi nổi nhưng khá rộng trong thần học. Tuỳ vào lãnh vực và bối cảnh, 

mà các bàn luận thần học có thể đi theo nhiều hướng khác nhau khi nói về công bình, từ luân 

https://doi.org/10.54855/csl.25545
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25545


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 40 

lý cá nhân, luân lý xã hội đến phẩm tính của Thiên Chúa. Bài viết ngắn này sẽ đề cập khái quát 

đến các hướng khai triển đó, sau đó đề cập đến một vấn nạn có liên quan đến mối tương quan 

giữa sự công bình của Thiên Chúa và lòng thương xót của Ngài. Cuối cùng bài viết kết thúc 

bằng một số suy nghĩ có tính thời sự và mục vụ về việc thực thi công bình trong đời sống hiện 

tại của Giáo hội và xã hội Việt Nam. 

 

Khái quát về khái niệm công bình trong thần học 

Khi nói về công bình, thường các từ điển thần học phân biệt hai lãnh vực khác nhau: a) sự công 

bình giữa người với người thuộc lãnh vực của thần học luân lý; b) sự công bình nơi Thiên Chúa 

thuộc lãnh vực của thần học Tín lý và gần đây là của thần học Thánh Kinh. 

a) Khi bàn về sự công bình của con người, thần học luân lý truyền thống thường vẫn sử dụng 

định nghĩa (“công bình là trao cho mỗi người điều thuộc về họ, hay điều họ đáng được hưởng”) 

và sự phân biệt trong Triết học giữa các hình thức khác nhau của công bình (giao hoán, phân 

phối, v.v.). Tuy nhiên, luân lý Kitô giáo đặt những diễn tả triết học đó trên nền tảng của đức 

tin, làm cho chúng có lý do và động lực thần học: Kitô giáo cho rằng con người cần đối xử công 

bình với nhau vì xác tín rằng con người là đáng giá đối với Thiên Chúa, được Ngài yêu thương 

nâng niu cách cá vị, được đi vào tương quan Giao Ước với Ngài và được Ngài cứu thoát khỏi 

tội lỗi và sự chết. Lối sống và hành xử công bình đơn giản là lối sống phù hợp với Giao Ước, 

là biểu hiện của sự tôn trọng phẩm giá cao quý ấy của con người, cũng như là biểu hiện của 

lòng biết ơn trước ân sủng vô biên ấy. Như thế, nguyên lý và động lực quan trọng của đời sống 

công bằng trong xã hội là lòng biết ơn trước ân sủng vô biên là được Thiên Chúa yêu thương 

cứu độ. Có một sự đan quyện mật thiết và hài hoà giữa công bình và yêu thương, vốn phát xuất 

ngay từ trong phẩm tính của Thiên Chúa, nay được thể hiện và nối dài ra trong đời sống xã hội 

của con người. 

Luân lý Kitô giáo cũng phân biệt những cách thức hành xử công bình như là những phương thế 

có tính cơ chế thể hiện sự tôn trọng và lòng biết ơn đó. Những cách thức này thường được gọi 

là ba loại hay ba hình thức của công bình: giao hoán, phân phối và xã hội1.  

Công bình giao hoán đòi hỏi việc điều hoà mối tương quan giữa các cá nhân hay các nhóm với 

nhau. Một số ví dụ điển hình trong lãnh vực kinh tế, thương mại (phản ánh tương quan chủ-

chủ, hay chủ-thợ; bảo đảm sự cân bằng hợp lý trong hoạt động mua bán hay trao đổi hàng hoá): 

luật chống độc quyền, chống phá giá giữa các công ty, luật chống đầu cơ, nâng giá sản phẩm, 

luật bảo vệ người tiêu dùng, bảo vệ quyền công nhân, v.v. 

Công bình phân phối đòi hỏi việc phân phối các tài nguyên xã hội cho cân bằng hợp lý, vừa 

phải bình đẳng nhưng cũng vừa phải xét những khác biệt giữa người với người (Ví dụ: trong 

bữa cơm gia đình, sự bình đẳng không có nghĩa là già trẻ lớn bé ai cũng được ăn hay phải ăn 

cùng số lượng chén cơm và thức ăn giống y chang nhau). Việc phân phối tài nguyên hợp lý đòi 

hỏi những tính toán rất phức tạp dựa trên nhiều mặt: sự đóng góp, giá trị hay sự xứng đáng và 

nhu cầu của từng người đối với xã hội. 

Công bình xã hội là khái niệm mới nổi lên (khoảng năm 1931) trong học thuyết xã hội của Giáo 

hội, khi Giáo hội bớt chú ý đến các tính toán số học dựa trên đóng góp, giá trị và nhu cầu của 

từng người, nhưng nhấn mạnh nhiều hơn đến nhu cầu và quyền tư hữu của công nhân. Khái 

niệm này đòi hỏi sự nhìn nhận rằng xã hội và cá nhân có bổn phận qua lại lẫn nhau: cá nhân có 

 
1 Phần này dựa trên bài viết của tác giả Todd D. Whitmore, “Justice”, trong Richard P. 

McBrian (ed.), Encyclopedia of Catholicism (New York: HarperCollins, 1995), 726-727.  



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 41 

bổn phận đóng góp cho xã hội bằng cách tham gia vào đời sống xã hội; và xã hội có bổn phận 

thiết chế sao cho cá nhân có thể tham dự vào đời sống xã hội tích cực nhất. 

b) Khi bàn về sự công bình nơi Thiên Chúa, thần học tìm cách giải trình, dựa vào các dữ kiện 

của Thánh Kinh, Thiên Chúa công bình có nghĩa là gì. Ý nghĩa phong phú của sự công bình 

của Thiên Chúa được thể hiện qua việc nhiều từ được dùng  để dịch những nghĩa khác nhau 

của cùng một gốc từ trong ngôn ngữ của Thánh Kinh (sedeq/sedaqa theo tiếng Hipri và 

dikaiosune theo tiếng Hy Lạp). Trong tiếng Việt, các từ “sự công minh”, “sự chính trực”, “sự 

công bình”, “công lý”, “sự công chính”, v.v.2 đều là dịch từ gốc từ ấy, và vì thế, chỉ là những 

biến thể khác nhau của sự công bình của Thiên Chúa. Tuy nhiên, sự công bình của Thiên Chúa 

có thể nói là bao gồm hai khía cạnh chính: yêu thương và công thẳng. Thiên Chúa công bình 

hay công chính khi Ngài yêu thương cứu độ con người tới cùng như đã hứa trong Giao Ước, 

cũng như khi Ngài xét xử để thưởng kẻ lành phạt kẻ dữ3. Như vậy, khi xét mối tương quan giữa 

sự công bình của Thiên Chúa với lòng thương xót của Ngài – vốn là một đề tài lớn và phổ biến 

trong thần học – chúng ta có thể nói rằng lòng thương xót là một nghĩa được bao hàm trong 

trường ý nghĩa của sự công bình. Sự công bình của Thiên Chúa không chỉ không mâu thuẫn mà 

còn giả định lòng thương xót của Ngài. 

Khi nói về khía cạnh yêu thương cứu độ của sự công bình của Thiên Chúa, các tác giả D.M. 

Crossan và T.G. Weinandy4 cho rằng sẽ không phù hợp với Thánh Kinh nếu chúng ta nghĩ rằng 

Thiên Chúa công bình theo nghĩa thông thường của công lý toà án (với những cơ chế của hình 

phạt, đền bù, bồi thường, v.v.) hay của sự công bình trong tương quan giữa người với người 

trong xã hội (công bình phân phối, công bình giao hoán, v.v.). 

Cả Cựu Ước lẫn Tân Ước đều dùng từ sedeq hay dikaiosune song song và như đồng nghĩa với 

từ ngữ diễn tả sự trung thành của Thiên Chúa trong giao ước và trong việc cứu độ (X. Tv 97; 

Tv 98,2-3; Đnl 32,4; Rm 1,17; 3,5. 21-22.25-26; 10,3). 

Albert Descamps cũng cho rằng trong Thánh Kinh, sự công bình của Thiên Chúa là biểu hiện 

của lòng thương xót của Ngài cũng như sự thuỷ chung của Ngài trong việc cứu độ con người5. 

Tuy nhiên, khi bàn đến khía cạnh công thẳng của sự công bình của Thiên Chúa, vấn nạn đặt 

ra là chúng ta cần hiểu thế nào về một Thiên Chúa công thẳng. Liệu Ngài có phạt chăng? Hình 

phạt có ý nghĩa gì trong chương trình cứu độ của một Thiên Chúa yêu thương đến cùng và vô 

điều kiện? Vấn nạn này dẫn ta đến phần thứ hai của bài viết. 

 
2 Một số ví dụ theo bản dịch của nhóm CGKPV: Tv 7,18 (công minh chính trực); 65, 6 (công 

minh); 85, 11-12.14 (công lý); 97, 2.6 (chính trực).11.12 (công chính); 98, 2.9 (công chính).  Ngoài ra: 
Tv 4,2 (đèn trời soi xét); 51, 21 (luật truyền); 52, 5 (sự thật). Về ý nghĩa của các từ tiếng Việt: “Công 
bình” nói lên việc đối xử bình đẳng, không thiên vị giữa người với người; “công minh” nói lên tính rõ 
ràng, sáng suốt không thiên tư thiên vị, đặc biệt trong phán quyết; “chính trực” nói lên thái độ và 
cách hành xử ngay thẳng, đúng đắn, trung thực; “công lý” nói lên sự rõ ràng, công thẳng giữa thưởng 
và phạt, phù hợp với đạo lý và lợi ích chung; “công chính”, theo ngôn ngữ Công giáo, nói lên tính 
thánh thiện và cứu độ của sự công bình của Thiên Chúa, vượt trên sự tính toán của công lý nhân loại. 
Độc giả có thể xem thêm Nguyễn Như Ý (ed.), Đại từ điển Tiếng Việt (Hà Nội: NXB Văn Hoá  - Thông 
Tin, 1998), 454-456. 

3 X. N.T. Wright, “Righteousness”, trong David F. Wright, Sinclair B. Ferguson, J.I. Packer 
(eds.), New Dictionary of Theology (Downers Grove: InterVarsity Press, 1988), 590-592; Albert 
Descamps, “Justice”, trong Xavier Léon-Dufour et al. (eds.), Vocabulaire de Théologie Biblique 
(Paris: Les Éditions du Cerf, 19702), 636-645. 

4 X. “Justice of God. In the Bible”, trong Berard L. Marthaler et al. (eds.), New Catholic 
Encyclopedia, vol.8 (Detroit: Gale & Catholic University of America, 20032), 70-71. 

5 Sđd, 643-645. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 42 

Vấn nạn  về sự công thẳng của Thiên Chúa 

Trong Năm Thánh vừa qua, chúng ta đã nói và viết nhiều về Lòng Thương Xót của Thiên Chúa. 

Một trong những điều cần nhấn mạnh là Lòng Thương Xót của Thiên Chúa không đối nghịch 

nhưng luôn giả định và hàm chứa sự Công Bình của Ngài. Thiếu ý thức về điều đó sẽ dẫn đến 

việc hiểu sai về Lòng Thương Xót, đặc biệt trong mối tương quan với tội và tội nhân, làm nảy 

sinh những vấn nạn như: Liệu khi nói về Thiên Chúa như Đấng hay xót thương tội nhân chúng 

ta có đang cổ võ cho một thái độ ỷ lại và lạm dụng sự tha thứ (mà chúng ta cho rằng) quá dễ 

dãi của Ngài chăng? Liệu có cần phải quan niệm hay rao giảng về phán xét hay hình phạt chăng? 

Hiểu thiên lệch như thế về Lòng Thương Xót không chỉ gây những vấn nạn nhất thời về mặt 

luân lý và mục vụ, mà còn đặt ra những vấn đề thần học mang tính lâu dài hơn liên quan đến 

những chân lý khác của đức tin Kitô giáo. Chẳng hạn, người ta sẽ không còn thấy ý nghĩa thần 

học của Thập giá nữa, bởi khó có thể hiểu được sự tàn khốc đó lại là kế hoạch của một Thiên 

Chúa “hay mủi lòng” và khó có thể “dằn mình” trước những đau khổ của con người. Nếu Thiên 

Chúa hay xót thương (theo cách cảm tính và “uỷ mị” như thế) thì sao Ngài không “tha bổng” 

hoặc cứu con người cách nào đó mà không nhất thiết phải để cho Đức Kitô chịu như thế. Mà 

nếu Thập giá không phải là một phần trong nhiệm cục cứu độ hay trong kế hoạch Thiên Chúa 

cứu độ thì biến cố đó thuần tuý chỉ là hậu quả do con người tội lỗi gây nên, một tai nạn cho 

Đức Kitô, và vì thế, chẳng có giá trị cứu độ. Tương tự, tín điều Giáo Hội công bố về thực tại và 

sự vĩnh cửu của Hoả Ngục6 cũng không thể hiểu được nếu nơi Thiên Chúa chỉ có lòng xót 

thương mà không có công bình. 

Hồng Y thần học gia Hans Urs von Balthasar đã nêu bật chiều kích công bình của tình yêu 

Thiên Chúa khi cho rằng lịch sử cứu độ và lịch sử mặc khải là (và có thể được kể lại như là) 

một tấn kịch trong đó diễn ra phiên xử án giữa Thiên Chúa và con người. Ngôn ngữ và hình 

ảnh toà án trong thần học bàn về sự cứu độ thường được cho là khởi đầu với thánh Anselmo và 

đã lỗi thời, nếu không muốn nói là sai lạc vì khách quan hoá thái quá thực tại cứu độ và giảm 

nhẹ vai trò của chủ thể tính trong tương quan với thực tại đó. Tuy nhiên, cùng với học giả Thánh 

Kinh Markus Barth (khi ông phân tích chiều kích pháp lý của khái niệm Công Chính Hoá của 

thánh Phaolo), thần học gia Balthasar cho rằng: 

 

Khi các biến cố ân sủng diễn ra, rõ ràng chúng mang một cấu tố có tính pháp lý. Điều 

này phù hợp với bản tính thần linh của Thiên Chúa và trách nhiệm của con người, vốn 

được xem là xứng đáng đi vào Giao Ước với Thiên Chúa. Cấu tố pháp lý chiếm một vị 

trí vững chắc và hợp lệ trong tấn kịch thần linh và diễn tả thần học của tấn kịch đó. 

Không một thần học nào phải bị dán nhãn là không phù hợp với Thánh Kinh hay kém 

tính thiêng liêng chỉ vì thần học đó sử dụng các phạm trù pháp lý.7  

 

Đây chính là luật của ân sủng được ghi dấu trong Giao Ước giữa Thiên Chúa và con người: khi 

con người tội lỗi vi phạm lề luật thì họ kéo cơn thịnh nộ của Thiên Chúa xuống như là phán 

quyết trên họ. Học giả Markus Barth cho rằng “cơn giận của Thiên Chúa là sức nóng của tình 

yêu của Ngài”8. Trong lịch sử cứu độ, sự phán xét của Thiên Chúa luôn bao hàm hai mặt tiêu 

 
6 X. GLHTCG 1035 và chú thích 632. 
7 Phỏng dịch từ Hans Urs von Balthasar, Theo-drama. Theological Dramtic Theory. II: 

Dramatis Personae: Man in God; dịch giả Graham Harrison (San Francisco: Ignatius Press, 1990), 
152. 

8 Markus Barth, Justification, dịch giả A.M. Woodruff III (Oregon: Wipf and Stock, 2006), 25. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 43 

diệt và thiết lập, chúc dữ và chúc lành; cái này theo sau cái kia; cái trước xảy ra để dẫn đến cái 

sau9. 

Thần học gia Balthasar thì cho rằng Thiên Chúa đưa ra phiên toà xử án chống lại dân đã được 

tuyển chọn mà bất trung. Sự phán xét này luôn được các ngôn sứ loan báo và diễn ra cách đỉnh 

điểm nơi  cuộc đời, cái chết và sự phục sinh của Đức Kitô Giêsu. Tương tự, cũng với hình ảnh 

toà án, Markus Barth cho rằng, theo thánh Phaolo và dựa trên các ngôn sứ, chương trình cứu 

độ (cụ thể là công chính hoá) có thể được diễn tả như một tấn kịch gồm năm màn10: (1) Thiên 

Chúa phán xét và trút cơn thịnh nộ mà không con người nào thoát được (mà nếu thế thì Thiên 

Chúa sẽ thất bại trong công trình sáng tạo của Ngài; Ngài tạo nên con người để bị diệt vong 

sao?); (2) nên Thiên Chúa đã gởi Con của Ngài xuống như luật sư bào chữa cho con người tội 

lỗi; Ngài (với tư cách là Con của Thiên Chúa và đại diện của loài người) đã chịu sự công bình 

của luật giao ước trong tình yêu và vâng phục; như thế phiên toà xử án bây giờ được mang vào 

trong chính Thiên Chúa, diễn ra giữa Ngài và chính Ngài; (3) Đức Kitô phục sinh, chuyện lạ 

lùng không ai có thể ngờ tới đã diễn ra, đưa phiên xử sang một bước ngoặt mới; Ngài hoàn 

thành việc bào chữa cho tội nhân; (4) Thần Khí được ban xuống, cho con người tham gia vào 

đời sống của Con Thiên Chúa, hiện tại hoá biến cố phiên toà (đã xảy ra nơi Đức Kitô) nơi cuộc 

đời chính mình; (5) ơn cứu độ tỏ tường sẽ được thể hiện trong ngày phán xét cuối cùng. 

Như vậy, cả hai tác giả đều cho rằng lịch sử cứu độ thể hiện điều mà thánh Tôma Aquina đã 

suy tư rất chí lý: “Vì thế, rõ ràng là lòng thương xót không phá vỡ sự công bình, nhưng theo 

một nghĩa nào đó, là sự tròn đầy của công bình”11. Tình yêu cứu độ của Thiên Chúa không xoá 

bỏ hay miễn trừ phán xét và luận phạt cho con người. Tuy nhiên, sự luận phạt này lại được thực 

hiện trong bối cảnh và với cách thức của lòng thương xót: chính Thiên Chúa đã mang lấy sự 

phán xét và luận phạt để thực hiện và đưa con người vào trong tiến trình của sự tha thứ và giải 

thoát. 

 

Một số suy nghĩ và liên hệ thực tế 

Hoạt động của Giáo hội cho công bình 

Việc xem công bình như là một chủ đề lớn trong thần học luân lý, cũng như việc phổ biến học 

thuyết xã hội gần đây cho thấy Giáo hội, trong khi hướng về Nước Trời, không hề lơ là mà rất 

mực quan tâm và hết sức dấn thân vào việc xây dựng thế giới hiện tại cho tốt đẹp hơn. Cộng 

đoàn của những người được Thiên Chúa yêu thương cứu độ không chỉ có tương quan với Đấng 

Siêu Việt, mà còn với anh chị em đồng loại. Giao ước giữa Thiên Chúa và con người được thể 

hiện và kéo dài trong mối tương quan giữa người với người.  

Tuy nhiên, việc dấn thân này mang một nét rất đặc thù, bởi phát xuất từ một động lực có tính 

thần linh. Hiểu được động lực thần học của công bình xã hội sẽ giúp chúng ta hiểu được lý do 

và các cách thức mà Giáo hội tham gia xây dựng một đời sống xã hội công bình hơn. Việc tham 

gia này không nhắm tạo áp lực cho các đảng phái chính trị hay nhà cầm quyền, cũng không 

nhằm tạo ảnh hưởng qua việc tìm cách định hướng đời sống xã hội theo ý mình, nhưng chỉ có 

một động lực duy nhất là lệnh truyền và gương mẫu của Thiên Chúa, Đấng đã làm đủ mọi cách 

để yêu thương và cứu độ con người với tư cách là những nhân vị, để họ sống và sống dồi dào. 

Cách thức mà Giáo hội đấu tranh cho công bình cũng vì thế mà mang một dấu ấn đặc thù: vì 

tình yêu  và với sự tôn trọng chứ không vì hận thù hay ghen tương như thường diễn ra trong 

 
9 X. sđd, 18. 
10 X. sđd. 
11 Summa Theologiae I, q.21, a.3. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 44 

các cuộc đấu tranh giai cấp hay đấu tranh giữa các nhóm lợi ích. Sự công bình mà Giáo hội 

nhắm đến cũng không phải là sự “cào bằng” máy móc và vô nhân, nhưng gắn liền với phẩm 

giá, lợi ích và nhu cầu của từng cá nhân. Sự công bình này cũng không chỉ mang khía cạnh vật 

chất và còn có khía cạnh văn hoá, tinh thần nữa, tức những giá trị làm nên đời sống toàn bộ của 

con người. 

 

Các vi phạm về công bình trong xã hội Việt Nam hiện tại 

Khi xét hoàn cảnh xã hội thực tế ở Việt Nam ngày nay, chúng ta không thể không thấy những 

bất cập rất rõ nét liên quan đến những hình thức của công bình.  

Trong đời sống hàng ngày, công bình giao hoán chưa thực sự đi vào ý thức trách nhiệm của 

người dân. Điển hình, hiện tại, ở Việt Nam, ý thức về sự công bình trong mua bán rất yếu, hoặc 

không có một cơ chế trợ giúp cho ý thức này: thường hay diễn ra tình trạng “ép giá” mua rẻ, 

bán “cắt cổ”, nhồi hay trộn tạp chất vào hàng hoá để tăng cân, dùng hoá chất độc hại để hàng 

hoá được tươi đẹp, thi hành dịch vụ qua loa, chăm sóc khách hàng kém, v.v. Những hành vi 

này không quan tâm đến việc cung ứng hàng hoá sao cho phù hợp với số tiền mà người mua bỏ 

ra, cũng là chính công lao mồ hôi nước mắt của họ.  

Công bình phân phối trong xã hội Việt Nam hiện nay cũng chưa được thực thi thoả đáng. Xã 

hội đã cố gắng áp dụng một số cơ chế mà bất kỳ xã hội hiện đại nào cũng phải có như trợ cấp 

thất nghiệp, bảo hiểm y tế xã hội, chính sách trợ giúp người thu nhập thấp, v.v. Tuy nhiên, 

khoảng cách giàu nghèo rõ rệt, không chỉ giữa các tầng lớp người dân (lái buôn – người sản 

xuất; thương gia – nông dân, công nhân) mà còn giữa các khu vực (thành thị – nông thôn), cho 

thấy sự phân phối các tài nguyên xã hội chưa thực sự công bằng và hợp lý.  Tình trạng tham 

nhũng tràn lan và sâu rộng ở mọi cấp độ dẫn đến việc đầu tư lãng phí, làm thất thoát quỹ chung  

là những biểu hiện của việc vi phạm nghiêm trọng công bình phân phối. 

Công bình xã hội bị vi phạm bởi những quy định pháp lý ngăn cản một số công dân và tổ chức 

tham gia vào việc xây dựng đời sống xã hội: chỉ những Đảng viên cộng sản mới được lãnh đạo, 

các tôn giáo không được tham gia vào các hoạt động an sinh xã hội như giáo dục và y tế, v.v. 

Những điều như thế dẫn đến thói quen nơi người dân chỉ lo mưu sinh và làm giàu cho cá nhân 

và gia đình, chứ không nghĩ đến việc tích cực tham gia vào xây dựng đời sống chung. Có nhiều 

câu chuyện trên báo hay trên các mạng xã hội kể rằng ông Tây đi gom rác, làm sạch những bức 

tường trong khu phố  hay đứng ra cản một chiếc xe đi vào phố đi bộ, v.v. trong khi người địa 

phương dửng dưng như không phải việc của mình. Đó là những minh chứng đơn sơ cho thấy 

hệ luỵ nghiêm trọng trên tâm thức và thói quen người dân, làm tan rã sự cố kết của đời sống 

chung, một khi công bình xã hội bị vi phạm. 

 

Thập giá – điểm hội tụ của công bình và tình yêu 

Suy tư cũng như cách đọc hiểu Thánh Kinh của hai tác giả Markus Barth và Hans Urs von 

Balthasar nêu bật Thập giá (luôn được nhìn cùng với Phục sinh như hai mặt của một biến cố) 

như lời giải thích và bằng chứng cho sự đan quyện diệu kỳ giữa tình yêu thương cứu độ của 

Thiên Chúa và sự công thẳng của Ngài. 

Theo cả hai tác giả, trong khi chương trình cứu độ của Thiên Chúa bao hàm cách thiết yếu chiều 

kích phán xét và luận phạt, chiều kích này được kết tinh và đạt đỉnh điểm nơi biến cố Thập giá 

và Phục sinh của Đức Kitô – Đấng là Con Thiên Chúa. Nhìn lên Thập giá, chúng ta thấy được 

sự phán xét và luận phạt trên tội lỗi nhân loại, điều mà Đức Kitô – Đấng vô tội đã mang lấy 

trên mình. Nhưng nhìn lên Thập giá, chúng ta cũng thấy được tình yêu hiến thân của Thiên 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 45 

Chúa và Đức Kitô dành cho nhân loại. Sự công thẳng của Thiên Chúa vẫn được thực thi, nhưng 

là thực thi giữa các tương quan nội tại (Ba Ngôi) trong chính Hữu Thể của Thiên Chúa và để 

mang lại kết quả là ơn cứu độ cho con người. Phán xét và luận phạt là để cứu độ: đây là điều 

mà chỉ Thiên Chúa làm được và chỉ có thể diễn ra nơi Thập giá của Đức Kitô mà thôi. 

Lời giải đáp cho vấn nạn về mối tương quan giữa sự công bình và lòng thương xót của Thiên 

Chúa không nằm trong những lập luận logic, mà chỉ có thể được tìm thấy nơi Thập giá của Đức 

Kitô. Chính nơi đây, chúng ta gặp được Thiên Chúa đến với con người như là một Thiên Chúa 

công bình, đồng thời cũng như là một Thiên Chúa thương xót. 

Chính vì thế mà hoạt động của Giáo hội cho công bình của thế giới luôn là một hoạt động dưới 

bóng Thập giá và theo cách thức của Thập giá. 

 

Công bình và thương xót trong đời sống Giáo hội 

Trong Tổng hội 36 của Dòng Tên diễn ra vào tháng 10.2016, có một khoảnh khắc đáng nhớ, 

đó là buổi trình bày “ngoại khoá” (ngoài giờ chính thức làm việc của Tổng hội, vào giờ cơm 

trưa) của cha Giám tỉnh vùng Cận Đông, chia sẻ về hoàn cảnh hiện tại của  người dân và các tu 

sĩ Dòng Tên trong “vùng nóng” nơi chiến tranh đang diễn ra, đặc biệt là ở Syria. Cuộc nói 

chuyện đã gây xúc động nơi các thính giả tình nguyện và đã có hiệu ứng ngay trong các kỳ họp 

chính khoá của Tổng hội. Từ một đề nghị bột phát rằng Tổng hội có thể gởi một bức thư gởi 

cho các tu sĩ Dòng Tên đang sống và làm việc trong vùng chiến tranh, Tổng hội đã biểu quyết 

đồng ý thành lập một uỷ ban soạn bức thư.  

Sau khi uỷ ban hoàn thành việc phác thảo bản văn, một cuộc họp khoáng đại diễn ra xoay quanh 

nội dung bức thư đó. Bầu khí diễn ra rất sôi nổi, tập trung và sâu lắng. Đây là một dữ kiện đáng 

chú ý, đặc biệt khi so sánh với vài cuộc họp khoáng đại, mà nhiều đại biểu cho rằng thiếu sự 

sâu lắng trong bầu khí và thiếu tập trung trong nội dung thảo luận. Tại sao một đề tài không 

được dự liệu trước, cũng như không có trong các thỉnh nguyện thư, lại trở thành một đề tài 

mang ý nghĩa lớn mà cuộc thảo luận về nó là một khoảnh khắc điển hình cho tinh thần và cách 

thức tiến hành Tổng hội thành công nhất? 

Có lẽ bởi vì đây là một khoảnh khắc đã đụng chạm đến con tim hay chỗ sâu nhất của tâm hồn 

các đại biểu Tổng hội 36 nói riêng và của toàn Dòng Tên thời nay nói chung, một khoảnh khắc 

của kinh nghiệm Thập giá trong thế giới ngày nay. Đây là một đề tài vừa phản ánh tôn chỉ của 

Tổng hội 32: “Phục vụ đức tin và thăng tiến công bình”, vừa đụng chạm đến nỗi đau của nhân 

loại ngày nay: chiến tranh và bạo lực. Phục vụ công bình vẫn còn đó, nhưng trong bức thư này, 

điều đó được thực hiện bằng ngôn ngữ của con tim. Tổng hội thể hiện ước vọng chống lại chiến 

tranh, bạo lực và bất công qua việc diễn tả sự đồng cảm, chia sẻ nỗi đau con người và lời cầu 

nguyện. Cách thực thi công bình độc đáo này, được gởi hứng bởi Chúa Thánh Thần qua những 

rung động của con tim của các đại biểu Tổng hội 36, có lẽ là cách thức phù hợp cho thời đại 

ngày nay, khi Dòng Tên và Giáo hội nói chung đang cảm thấy mình ngày càng nhỏ bé trước 

những vấn nạn lớn lao của thế giới. 

Một bằng chứng nữa cho sự đan quyện hài hoà và không thể thiếu giữa công bình và tình 

thương. 

 

Kết luận 

Chủ đề là về công bình, nhưng thực chất bài viết xoay quanh điểm nhấn vào sự kết hợp, thậm 

chí là đồng nhất giữa công bình và lòng thương xót. Quả đúng như thần học Kinh Viện đã 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 46 

khẳng định: không có sự phân biệt nơi Thiên Chúa, nơi Ngài mọi phẩm tính là như nhau và là 

chính Ngài. Nơi Thiên Chúa, lòng thương xót là công bình và ngược lại. Chỉ có một Thiên Chúa 

duy nhất, Đấng vừa yêu thương vừa công thẳng. 

Đây chính là nguồn gốc và nguyên lý cho công bình cũng như các hình thức của nó trong xã 

hội loài người. Ý thức điều này, Giáo hội dấn thân cho công bình trong xã hội, nhưng luôn với 

con mắt nhìn sâu vào trong tim sau khi đã ngước cao lên Đấng chịu treo trên Thập giá vì công 

bình và vì yêu thương. 

 

Tài liệu tham khảo 

Todd D. Whitmore, “Justice”, trong Richard P. McBrian (ed.), Encyclopedia of Catholicism 

(New York: HarperCollins, 1995), 726-727. 

Nguyễn Như Ý (ed.), Đại từ điển Tiếng Việt (Hà Nội: NXB Văn Hoá  - Thông Tin, 1998), 

454-456. 

X. N.T. Wright, “Righteousness”, trong David F. Wright, Sinclair B. Ferguson, J.I. Packer 

(eds.), New Dictionary of Theology (Downers Grove: InterVarsity Press, 1988), 590-

592; Albert Descamps, “Justice”, trong Xavier Léon-Dufour et al. (eds.), Vocabulaire 

de Théologie Biblique (Paris: Les Éditions du Cerf, 19702), 636-645. 

X. “Justice of God. In the Bible”, trong Berard L. Marthaler et al. (eds.), New Catholic 

Encyclopedia, vol.8 (Detroit: Gale & Catholic University of America, 20032), 70-71. 

Hans Urs von Balthasar, Theo-drama. Theological Dramtic Theory. II: Dramatis Personae: 

Man in God; dịch giả Graham Harrison (San Francisco: Ignatius Press, 1990), 152. 

Markus Barth, Justification, dịch giả A.M. Woodruff III (Oregon: Wipf and Stock, 2006), 25. 

 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Giáo Hội Dấn Thân vào Đời Sống Xã Hội - Nền tảng thần học theo H.U. 

Balthasar và hệ luận mục vụ”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 47–54. DOI: 

https://doi.org/10.54855/csl.25546  

Giáo Hội Dấn Thân vào Đời Sống Xã Hội - Nền tảng thần học theo H.U. Balthasar và hệ 

luận mục vụ 

The Church’s Social Engagement: A Theological Foundation according to H. U. Balthasar and Its 

Pastoral Implications 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25546  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 12/09/2025  Revision: 10/12/2025 Accepted: 14/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Social 

engagement; Salvation 

“theo-drama”; Church 

and world; Spiritual 

discernment 

The article presents a solid theological foundation for the 

Church’s social engagement, drawing on Hans Urs von 

Balthasar’s view of salvation history as a “drama” involving 

God, the human person, and Christ. Starting from Jesus’ saying 

“render to Caesar…,” the author highlights a paradoxical 

balance: the Church belongs to God yet remains present within 

the world—neither withdrawing from it nor dissolving into it. 

The imagery of heaven and earth illuminates this relationship: 

God is transcendent, yet chooses to be near and to act through 

mediation. Therefore, the Church’s motivation for engagement 

arises from God’s saving plan rather than calculations of power. 

Such engagement aims at humanity’s “true progress,” centered 

primarily on the spiritual dimension that strives toward Truth–

Goodness–Beauty, and is carried out through spiritual 

discernment and a life of prayer. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Dấn thân xã 

hội; “Tấn kịch” cứu độ; 

Giáo Hội và thế giới; 

Phân định thiêng liêng 

Bài viết trình bày nền tảng thần học vững cho việc Giáo Hội dấn 

thân vào đời sống xã hội, dựa trên cách Hans Urs von Balthasar 

nhìn lịch sử cứu độ như một “tấn kịch” giữa Thiên Chúa, con 

người và Đức Kitô. Từ lời Đức Giêsu “trả cho Xê-da…”, tác giả 

nhấn mạnh quân bình nghịch lý: Giáo Hội thuộc về Thiên Chúa 

nhưng hiện diện giữa trần gian, không rút lui cũng không hòa 

tan. Hình ảnh trời–đất soi sáng tương quan ấy: Thiên Chúa siêu 

việt nhưng ở gần và hành động qua trung gian. Vì vậy, động lực 

dấn thân phát xuất từ chương trình cứu độ, không từ tính toán 

quyền lực. Dấn thân hướng đến “tiến bộ đích thực” của nhân 

loại, chủ yếu ở chiều kích tinh thần vươn lên Chân–Thiện–Mỹ, 

được thực hiện bằng phân định và đời sống cầu nguyện. 

https://doi.org/10.54855/csl.25546
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25546


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 48 

Dẫn nhập 

Trong Phúc Âm theo thánh Matthêu, khi bị người Do Thái chất vấn để gài bẫy Người, Chúa 

Giêsu đã trả lời như sau: “Trả cho Caesar cái gì thuộc về Caesar, trả cho Thiên Chúa cái gì 

thuộc về Thiên Chúa” (Mt 22,21). Câu nói này có hàm nghĩa rất lớn và mang tính định hướng 

khi áp dụng vào mối tương quan giữa Giáo Hội và xã hội dân sự. Nhưng câu này có ý nghĩa 

gì? Một cách trực tiếp, nó gây bối rối và nêu vấn đề về việc Kitô hữu có nên phục tùng quyền 

bính dân sự hay không, và tới mức độ nào. Liệu Chúa Giêsu có khuyến khích các môn đệ phải 

phục tùng quyền bính dân sự của Caesar? Hay Ngài nói họ có thể phản kháng Caesar, thực 

hiện việc “bất tuân dân sự”, vì phải phục tùng Thiên Chúa?  

Hơn nữa, một cách gián tiếp, câu nói trên còn đặt ra vấn đề về khả thể và mức độ dấn thân của 

Kitô hữu vào trong xã hội dân sự. Câu nói này thực chất có thể được hiểu và diễn giải theo cả 

hai hướng, tạo ra một sự quân bình vốn là nguyên lý của thái độ và mối tương quan của Giáo 

Hội với xã hội dân sự. Nhưng trong thực tế cuộc sống, nguyên lý quân bình này lại là một 

điểm cân bằng mong manh khó nhận ra và khó đạt được đối với nhiều Kitô hữu. Họ có thể bị 

phân vân giữa hai quan điểm sau. 

Một mặt, họ có thể nghĩ rằng Giáo Hội là hình ảnh của Nước Trời, vốn không thuộc thế giới 

này (x. Ga 18,36) nhưng lại mở rộng đón nhận tất cả mọi người (x. Lc 14,15-24), nên Giáo 

Hội không nên can dự vào đời sống dân sự, một việc vốn rất dễ bị chi phối bởi các động lực 

chính trị hay lợi ích phe nhóm. Khi can dự vào đời sống xã hội, Giáo Hội rất dễ bị xem là có 

động cơ chính trị, đứng về một phe, một đảng phái hay thế lực chính trị nào đó, và vì thế bị 

các nhóm dân khác coi là thù địch hay loại trừ. Điều này đánh mất tính phổ quát, công giáo và 

cánh chung của Giáo Hội. 

Mặt khác, họ cũng có thể nghĩ rằng đức tin phải được thể hiện trong cuộc sống, mà Kitô hữu 

không chỉ sống trong nhà thờ, họ còn sống trong mọi môi trường xã hội dân sự như bao người 

khác. Đức tin không chỉ là thái độ của tâm trí, mà còn phải được thực thi bằng hành động 

trong toàn bộ đời sống Kitô hữu (x. Gc 2,14-26), trong đó có đời sống công cộng và dân sự. 

Thờ phượng Thiên Chúa nhất thiết phải bao hàm và đi đôi với việc yêu thương và phục vụ 

anh chị em đồng loại. Như vậy, Giáo Hội không thể tách mình hay khoanh tay đứng nhìn khi 

xã hội dân sự lâm nguy, gặp khó khăn hay cần giúp đỡ, mà cần phải tham dự, can thiệp và 

nâng đỡ xã hội dân sự về mọi mặt, đặc biệt là trong việc định hướng đạo đức cho người dân 

và cho những thiết chế của xã hội. 

Cả hai quan điểm đều có phần đúng và có nền tảng trong Thánh Kinh cũng như trong giáo 

huấn của Giáo Hội. Cụ thể, trong Thánh Kinh, chúng ta nhận thấy điều đó nơi chính gương 

sống của Chúa Giêsu, vốn đã thể hiện điểm cân bằng tinh tế, bao hàm những mặt tích cực của 

cả hai quan niệm nêu trên. Một mặt, Ngài đã tích cực tham gia vào đời sống cộng đồng, cả ở 

chiều kích xã hội lẫn tôn giáo. Ngài không chỉ thờ phượng Thiên Chúa trong hội đường hay 

Đền Thờ; Ngài không chỉ cầu nguyện riêng tư với Chúa Cha; Ngài thực thi Ý Cha qua việc 

gặp gỡ, tiếp xúc và đối thoại với con người. Ngài quan tâm tới việc ăn uống của họ (x. Mc 

8,1-10), việc họ cưới vợ gả chồng (x. Mc 10,1-12) và bệnh tật của họ (x. Mc 1,32-34). Ngài 

phát biểu những điều liên quan tới vua Hêrôđê và giới lãnh đạo tôn giáo (x. Mc 8,15; 12,38-

40; Lc 13,32). Mặt khác, khi được tôn làm vua, Ngài đã từ chối và trốn đi (x. Ga 6, 15); Ngài 

không thuộc về hay ủng hộ một phe phái chính trị hay tôn giáo nào. Như thế, qua cách hành 

xử và lối sống của Ngài, chúng ta thấy Ngài chính là hiện thân của Nước Trời vốn không 

thuộc thế giới này mà lại đi vào và nảy mầm trong thế giới này. Lối sống đó của Chúa Giêsu 

trở nên kim chỉ nam cho Giáo Hội và từng cá nhân Kitô hữu trong việc dấn thân xã hội. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 49 

Đâu là ý nghĩa thần học của cách hành xử đó của Chúa Giêsu? Trong bài viết này, chúng ta, 

dựa vào cách diễn tả của thần học gia Hans Urs von Balthasar, cùng tìm hiểu nền tảng thần 

học rút ra từ lối sống của Chúa Giêsu, làm nguyên lý cho việc phân định, thái độ và cách thức 

Kitô hữu dấn thân vào xã hội.  

Để phân định đúng đắn cách thức dấn thân của Giáo hội vào xã hội, chúng ta cần hiểu đúng 

bản chất của Giáo hội như Nước Thiên Chúa giữa trần gian; rồi từ đó hiểu đúng mối tương 

quan của Giáo hội với thế giới; chúng ta cũng cần tìm hiểu quan niệm của Giáo Hội về thế 

nào là sự tiến bộ đích thực của thế giới. Nhưng trước khi đi vào tìm hiểu những điều đó, 

chúng ta cùng lắng nghe thần học gia Balthasar1 nói gì về mối tương quan giữa Thiên Chúa và 

con người, cũng như về mối tương quan giữa trời và đất, là hai hình ảnh mà Thánh Kinh dùng 

khi nói về tương quan giữa Thiên Chúa và con người. 

 

Phạm trù “tấn kịch” 

Trước hết, để hiểu hơn mối tương quan của Giáo Hội với thế giới, chúng ta thử tham khảo 

cách thần học gia Balthasar hiểu mối tương quan giữa Thiên Chúa và con người. Đối với ông, 

mối tương quan đó là một thực tại phong phú, phức tạp, mà chỉ khái niệm “tấn kịch” mới có 

thể diễn tả cách khá chân thực. Chính Thánh Kinh cũng đã trình bày chương trình cứu độ như 

một tấn kịch, tức có sự tương tác qua lại giữa các “vai” hay “hành viên” hay “tác viên”, đó 

chính là Thiên Chúa, con người, và trung gian giữa hai “vai” đó – Đức Kitô Giêsu. Nếu 

không quan niệm thực tại cứu độ như một tấn kịch, và các vai đều có những vai trò tác động 

cũng như đón nhận, thì chúng ta sẽ rơi vào những khúc mắc thần học và quan niệm sai về vai 

trò của Thiên Chúa cũng như của con người: chẳng hạn như, hoặc chúng ta sẽ gán cho Thiên 

Chúa mọi trách nhiệm trên những gì diễn ra trong lịch sử, bao gồm cả tội lỗi con người; hoặc 

chúng ta sẽ không thể trình bày đúng đắn và đầy đủ Ngài là chủ tể của lịch sử thế nào. Phạm 

trù tấn kịch giúp chúng ta vừa có thể quan niệm Thiên Chúa là chủ tể, tác giả duy nhất của thế 

giới và lịch sử vừa có thể quan niệm đúng đắn về sự tự do và vai trò của con người2. 

Thực vậy, chính phạm trù tấn kịch mới lột tả được hết tính phức tạp và ý nghĩa năng động, 

sâu xa của mối tương quan giữa Thiên Chúa với con người. Một mối tương quan không có 

kịch tính là một mối tương quan không có gì để kể lại, và vì thế có thể nói là nhạt nhoà, vô 

nghĩa. Mối tương quan giữa Thiên Chúa và con người thì ngược lại, có rất nhiều điều đáng để 

nói về. Đó là mối tương quan không êm xuôi, bình lặng, nhưng được đánh dấu bởi những 

mong chờ bị thất đoạt, những lấy ân báo oán, v.v. từ phía Thiên Chúa và bởi những vong ân 

bội nghĩa, những lấy oán báo ân, v.v. từ phía con người. Đó có thể nói là một mối tương quan 

đầy kịch tính. 

Trong phạm trù tấn kịch, chúng ta có các khái niệm như sân khấu, kịch bản, vai hay hành 

viên/tác viên. Chỉ riêng khi nói về sân khấu của tấn kịch cứu độ, vốn diễn ra trong trời đất 

này, mối tương quan mang kịch tính giữa trời và đất cũng có thể soi sáng cho ta hiểu về mối 

tương quan giữa Giáo hội và thế giới. 

 
1 Ở đây, chúng tôi không có ý trình bày một khảo luận đầy đủ hay toàn bộ về tư tưởng của tác giả 

liên quan đến những vấn đề trên, mà chỉ nại đến một số trình bày của tác giả ở một số bản văn nhất định, 
để từ đó rút ra những suy tư về chủ đề của bài viết. 

2 Đây là quảng diễn của điều tác giả nói trong Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol I: 

Prologomena, trans. Graham Harrison (San Francisco: Ignatius Press, 1988), 48-50. Quý độc giả cũng có 
thể xem các trang 25-48, trong đó tác giả nói các vấn đề khác của thần học cũng được thâu tóm và giải 
đáp bằng phạm trù “tấn kịch” thế nào. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 50 

Tương quan kịch tính giữa trời và đất3 

Trời và đất, hai hình ảnh được dùng trong Thánh Kinh, có một mối tương quan bao hàm 

những mặt nghịch lý. Một mặt, trời và đất cùng thuộc về một trật tự sáng tạo, là công trình thụ 

tạo do Thiên Chúa dựng nên (x. St 1–2). Khác với quan niệm thần hoá trời trong các tôn giáo 

khác, Thánh Kinh cho rằng trời vẫn bao gồm các vật thụ tạo, dưới quyền Thiên Chúa, Đấng 

siêu vượt trên cả trời lẫn đất (x. Tv 113,6; 148,13). Mặt khác, trời cũng được quan niệm như 

là ngai của Thiên Chúa, nơi Ngài ngự trị (x. Tv 115,16) và từ đó ban phước lành cho đất và 

con người cư ngụ trên đó (x. Tv 78,23tt; 105,40), cũng như phán xét hay trừng phạt họ (x. Tv 

14,2; St 19,24). Như vậy, một mặt, trời thuộc cùng một trật tự, bình diện với đất; mặt khác, 

trời cũng trổi vượt hơn đất và là trung gian qua đó, Thiên Chúa ban phúc lành cho đất. 

Còn có một nghịch lý khác trong mối tương quan này: một mặt, đất phải trông chờ và đón 

nhận mọi phúc lộc từ trời (x. Ep 1,3); mặt khác, đất cũng nỗ lực để trổ sinh hoa trái. Đất được 

ban cho khả năng cưu mang và sinh hoa trái (x. St 1; Is 61,11), đến nỗi mà phúc lộc cũng có 

thể được coi là nở ra từ đất và trời lệ thuộc cách nào đó vào đất trong tiến trình làm cho hoa 

trái trổ sinh. Chính trời đã tự hoá ra không, tự gắn mình lệ thuộc vào đất. Nhưng đây không 

phải là dấu hiệu của sự giới hạn của trời, mà là một sự tự huỷ thuộc về bản chất của trời và 

chính là cách thức qua đó trời tuôn đổ phúc lộc xuống cho đất. 

Từ những suy tư trên của thần học gia Balthasar, chúng ta có thể rút ra một số hệ luận về cách 

Thiên Chúa tương tác với thế giới trong đó có con người: 1) Ngài tuy siêu việt, nhưng đã 

chọn ở gần và tương tác với thế giới loài người qua trung gian; trung gian này vừa thuộc cùng 

một bình diện với thế giới vừa trổi vượt vì là nơi Thiên Chúa chọn ngự trị. 2) Ngài là tác giả 

duy nhất của mọi phúc lộc mà thế giới có được; tuy nhiên, Ngài cũng chờ đợi nơi thế giới một 

sự “tự lập” hay “tự lực cánh sinh” nhất định, để qua đó, Ngài làm cho những phúc lộc đó sinh 

hoa trái. 

Chúng ta cũng có thể nói thêm rằng mối tương quan bao hàm những mặt nghịch lý này giữa 

trời và đất được kết tinh và thể hiện cách rõ nét nơi một nhân vật, Đấng vừa thuộc về trời, vừa 

thuộc về đất; Đấng từ trời xuống, nhưng rong ruổi trên đất. Ngài sống trên mặt đất này nhưng 

ý thức và luôn hướng về nguồn gốc của mình nơi trời cao. Ngài giống như chúng ta mọi đàng, 

nhưng đồng thời Ngài cũng trổi vượt hơn mọi người gấp bội và là Trung Gian duy nhất giữa 

Thiên Chúa và loài người. Ngài là kết quả của sự giao thoa giữa trời và đất: là hiện thân của 

hoa trái mỹ mãn của trái đất này, được sinh ra bởi một người phụ nữ – con cháu Adam – như 

bao người trên mặt đất, nhưng cũng là phúc lộc có một không hai do Thiên Chúa từ trời ban 

xuống.  

 

Bản chất của Giáo hội trong tương quan với thế giới 

Diễn giải như trên về mối tương quan kịch tính giữa trời và đất, vốn là sân khấu của mối 

tương quan kịch tính giữa Thiên Chúa và thế giới, soi sáng cho ta thấy bản chất của Giáo hội 

cũng như của mối tương quan giữa Giáo hội và thế giới. Vì là hiện thân của Nước Trời hay 

Nước Thiên Chúa giữa trần gian này, nên Giáo hội chính là nơi mà chương trình cứu độ của 

Thiên Chúa bắt đầu và diễn ra giữa thế giới này. Nói cách khác, Giáo hội chính là sân khấu 

diễn ra mối tương quan kịch tính giữa Thiên Chúa và con người. Chính trong lòng Giáo hội 

mà tấn kịch cứu độ được diễn ra, nơi đó Thiên Chúa luôn đi tìm và cứu độ con người qua mầu 

nhiệm Thập giá của Đức Kitô, mặc dù bị họ chối từ và phản bội.  

 
3 X. Hans Urs von Balthasar, Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol II: The Dramatis 

Personae: Man in God, trans. Graham Harrison (San Francisco: Ignatius Press, 1990), 173-188. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 51 

Nhưng mặt khác, Giáo hội cũng là “trời”, vốn thuộc cùng bình diện thụ tạo như “đất” là thế 

giới này, nhưng được Thiên Chúa chọn làm nơi Ngài ngự, và vì thế mà trổi vượt và tách biệt 

khỏi thế giới, đồng thời trở nên trung gian qua đó mà Thiên Chúa ban ơn giáng phúc cho thế 

giới. 

Là Thân Mình của Đức Kitô – Đấng kết tinh nơi mình mối tương quan giữa trời và đất – Giáo 

hội cũng mang những nét nghịch lý của mối tương quan kịch tính đó. Giáo hội thuộc về Thiên 

Chúa (vì là Dân của Thiên Chúa, Thân Mình của Đức Kitô và Đền Thờ Chúa Thánh Thần), 

nhưng cũng đang rong ruổi giữa thế giới. Giáo hội sống giữa thế giới, phải dấn mình vào thế 

giới, nhưng luôn ý thức và hướng về nguồn gốc của mình nơi Trời cao. Giáo hội là công trình 

của Thiên Chúa, là phúc lộc của Ngài ban cho trần gian, nhưng cũng bao gồm những con 

người đầy giới hạn và tội lỗi mà nỗ lực đáp lời của họ luôn được Thiên Chúa chờ đợi để nhờ 

đó Ngài có thể giáng phúc cho trần gian. 

Như vậy, sự tương tác của Thiên Chúa với thế giới diễn ra ngay bên trong Giáo hội, và nối dài 

ra trong mối tương quan giữa Giáo hội và thế giới. Vì thế, đặc tính của mối tương quan giữa 

Giáo hội và thế giới bị quy định bởi chính cách thức mà Thiên Chúa tương tác với thế giới. 

Nói cách khác, cách thức dấn thân bao hàm những mặt nghịch lý mà Giáo hội thực hiện khi đi 

vào thế giới phải đến từ chính Thiên Chúa, từ cách thức mà Ngài tương tác với thế giới, chứ 

không phải do tính toán hay sự cẩn trọng mang tính chính trị hay xã hội thuần tuý. Sứ mạng 

của Giáo hội chỉ đơn thuần là sự nối dài và xuất phát từ bản chất của Giáo hội như là nơi 

Thiên Chúa hoạt động giữa trần gian. Sứ mạng đó mang nét tinh tế của một sự cân bằng mong 

manh là bởi vì chính bản chất của Giáo hội bao hàm một sự nghịch lý nơi mình trong tương 

quan với thế giới. 

 

Sự tiến bộ đích thực của thế giới 

Thần học gia Balthasar phân biệt giữa phát triển và tiến bộ. Phát triển là sự triển nở của cái có 

sẵn, mang tính cách nhân rộng về lượng chứ không phải làm xuất hiện cái mới về chất, vốn là 

đặc tính của sự tiến bộ. Việc phát minh ra máy tính là điển hình của sự tiến bộ; việc sản xuất 

nhiều máy tính để nó trở nên phổ biến, đó là ví dụ của sự phát triển.  

Tác giả cho rằng thế giới nếu có tiến bộ thì cũng không phải do sự nhân rộng về của cải vật 

chất hay của sự làm chủ trên thiên nhiên bằng khoa học kỹ thuật, vốn là hiện tượng của sự 

phát triển, mà là do những đột phá của tinh thần4. Nói cách khác, vì là thế giới của con người 

và chỉ có thể được thúc tiến bởi con người, vốn là tinh thần nội thể, thế giới tiến bộ chỉ do tinh 

thần chứ không do vật chất. Khoa học kỹ thuật có thể giúp con người làm chủ thiên nhiên và 

tạo ra nhiều của cải nhưng không hẳn làm cho con người tiến bộ, mà trái lại, có thể làm cạn 

kiệt tài nguyên và biến thế giới thành nơi chứa những bộ máy chứ không còn là thế giới của 

những chủ thể tự do và ý thức. Đó chính là ngày tàn của con người như là tinh thần nội thể và 

của thế giới như là hệ sinh thái hay cơ thể sống động vậy. 

Thật vậy, ta có thể nói, sự tiến bộ có thể mang lại và đi đôi với sự phát triển, nhưng sự phát 

triển chưa hẳn là dấu hiệu của sự tiến bộ. Một dân tộc văn minh có thể sẽ xây dựng và phát 

triển đất nước họ cách vững bền, nhưng việc ồ ạt xây dựng những cơ sở hạ tầng vĩ đại chưa 

hẳn là dấu chỉ cho sự tiến bộ của một cộng đồng dân cư, nhất là khi việc xây dựng đó phá vỡ 

môi trường sống cân bằng và lành mạnh, cả về mặt sinh thái lẫn xã hội. 

 
4 X. Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol IV: The Action, trans. Graham Harrison (San 

Francisco: Ignatius Press, 1994), 87-94. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 52 

Sở dĩ ta có thể nói rằng tiến bộ là kết quả của hoạt động của tinh thần, đó là vì tự bản chất, 

tinh thần luôn ở trong năng động vươn lên mãi, hướng tới Chân Thiện Mỹ. Năng động này 

luôn thúc đẩy tinh thần vượt lên trên chính mình, và vì thế phát sinh cái mới; đó chính là 

nguyên lý của sự tiến bộ. Như vậy, nếu quan niệm Chân Thiện Mỹ là những khái niệm siêu 

nghiệm, vượt lên trên mọi kinh nghiệm cụ thể của tinh thần, thì ta cũng có thể nói thêm rằng, 

sự tiến bộ thực sự, điều mà tinh thần nhắm đến cách tận cùng, nằm ở chiều dọc, chứ không 

phải chiều ngang của hành trình của tinh thần. Nói cách khác, đích nhắm thật sự của sự tiến 

bộ không thể được tìm thấy trong hành trình lịch sử (chiều ngang), mà chỉ ở thế giới của Siêu 

Việt mà thôi, nơi tinh thần đang hướng tới theo chiều dọc. Trong lịch sử, tinh thần có thể sẽ 

luôn tiến triển, nhưng vẫn chỉ là tiệm cận chứ không bao giờ đạt được chính Chân Thiện Mỹ, 

điều mà nó hướng tới. Hay nói cách khác, sự tiến triển trong lịch sử thực chất là dấu chỉ của 

sự tiến bộ của tinh thần hướng về Siêu Việt. Chính Siêu Việt là nguyên lý, động lực và cứu 

cánh cho sự tiến triển của tinh thần trong chiều dài lịch sử. 

 

Giáo hội dấn thân vào thế giới 

Từ những suy tư và hệ luận thần học nêu trên, trong phần này chúng ta sẽ rút ra những kết 

luận cụ thể về động lực và cách thức của việc Giáo hội dấn thân vào thế giới trần thế. 

Động lực của việc dấn thân 

Từ sau công đồng Vatican II, có một sự đồng thuận cách chung trong quan điểm cho rằng 

Giáo hội cần và phải dấn thân vào thế giới, cụ thể là vào xã hội dân sự. Tuy nhiên, không phải 

lúc nào cũng có sự rõ ràng trong quan niệm về lý do hay mục đích của việc dấn thân đó. Giáo 

hội dấn thân vì mình hay vì thế giới? Để tạo ảnh hưởng về chính trị và xã hội hay để góp phần 

làm cho thế giới này tốt đẹp hơn? Tất cả những mục đích được đề cập trong các câu hỏi nêu 

trên đều không chính xác: những điều thuộc vế thứ nhất của từng câu hỏi thì hoàn toàn sai lạc, 

những điều thuộc vế thứ hai thì cũng chưa rõ ràng chắc chắn. Thế nào là vì thế giới? Thế nào 

là làm cho thế giới tốt đẹp hơn? Đâu là tiêu chuẩn xác định hay đo lường sự tốt đẹp đó? 

Những suy tư ở các phần trên cho chúng ta thấy được nền tảng thần học của việc Giáo hội dấn 

thân vào thế giới trần thế: Chỉ Thiên Chúa, chứ không phải bản thân Giáo hội hay thế giới, 

mới là nguyên lý, lý do và động lực cho việc dấn thân của Giáo hội. Giáo hội dấn thân không 

vì lý do gì khác hơn là thực hiện và tiếp diễn chương trình cứu độ của Thiên Chúa, như là một 

tấn kịch của sự tương tác giữa Ngài với con người. Như vậy, việc dấn thân là đương nhiên, vì 

nó thuộc về chương trình cứu độ của Thiên Chúa và thuộc về bản chất của Giáo hội, nơi mà 

từ đó và qua đó, Thiên Chúa bắt đầu chương trình cứu độ thế giới.  

Giáo hội dấn thân không vì một tính toán cho riêng mình, cũng không phải chỉ theo đòi hỏi 

của thế giới, mà đơn giản là để phúc lộc của Thiên Chúa được trổ sinh hoa trái, theo đúng bản 

chất của phúc lộc ấy (x. Is 55,10-11). 

Hơn nữa, vì là công trình của Thiên Chúa, Giáo hội phải tương tác với thế giới theo cách thức 

mà Thiên Chúa tương tác với con người trong tấn kịch cứu độ, một thực tại phong phú bao 

hàm những mặt nghịch lý. Vì bản chất Giáo hội là tuy thuộc về thế giới nhưng đã được tách ra 

khỏi thế giới, tuy thuộc về Thiên Chúa mà vẫn được gieo vào trong thế giới, nên sứ mạng của 

Giáo hội đối với thế giới cũng mang những nét nghịch lý như vậy. Cách thức đặc thù của sứ 

mạng này có thể được tóm gọn trong những điểm cụ thể sau: 

Hiện thân của Nước Trời giữa trần gian 

Vì Thiên Chúa đã chọn đi vào và ở giữa trần gian, vì Nước Trời phải được hiện thực hoá ở 

đây trong thế giới này, Giáo hội sẽ không rút mình một cách tiêu cực ra khỏi thế giới. Cụ thể, 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 53 

Giáo hội không cho phép mình vô cảm trước những khắc khoải, mong đợi, lo âu và hy vọng 

của con người thời đại. Giáo hội không cho phép mình nhát đảm hay viện cớ để thoái lui, mà 

phải cùng đồng hành và cổ võ con người thời đại trong hành trình đi tìm và đấu tranh cho 

Chân Thiên Mỹ. 

Như Thiên Chúa luôn kiên nhẫn đợi chờ thế giới đáp lời và trổ sinh hoa trái, Giáo hội cũng sẽ 

tôn trọng và tin tưởng để con người thời đại, trong tự do và ý thức, nhận ra, đón nhận và hiện 

thực hoá ân sủng tốt lành mà Thiên Chúa dành cho mình. Giáo hội sẽ tôn trọng quy chế tự lập 

của các định chế xã hội hay văn hoá của con người trong khi vẫn đồng hành, hướng dẫn và 

định hướng các quy chế đó theo đúng tinh thần của Đức Kitô. Trong khi dấn thân, Giáo hội sẽ 

học hỏi và sử dụng những tri thức và phương tiện trần thế hữu ích về khoa học, chính trị, xã 

hội, kinh tế, tâm lý, v.v. để mang lại lợi ích thiết thực và bền vững cho con người. 

Trong khi đồng hành với thế giới, Giáo hội chắc chắn sẽ gặp phải những hiểu lầm, nghi kỵ, 

chống đối. Vì Thiên Chúa chọn dấn thân với con người trong mối tương quan kịch tính, Giáo 

hội cũng không cho phép mình thất vọng nản chí, nhưng phải là biểu hiện của lòng thương 

xót vô bờ bến của Thiên Chúa, luôn chấp nhận yêu thương, chờ đợi và đi tìm con người, dù bị 

từ chối và phản bội. 

 

Gần bùn mà chẳng hôi tanh mùi bùn 

Giáo hội dấn thân một cách thiết thực, vào những vấn đề cụ thể của thế giới và xã hội loài 

người, nhưng sẽ không bao giờ được trở thành hay vận hành như một đảng phái hay thế lực 

trong số những đảng phái hay thế lực trần thế khác. Cũng vậy, Giáo hội quan tâm đến con 

người và nhu cầu của họ, nhưng không chỉ thuần tuý cậy dựa vào những phương tiện và công 

cụ trần thế trong khi tìm cách thoả đáp cách sâu xa và thiết thực những nhu cầu đó. Giáo hội 

sẽ nại đến các phương thế thiêng liêng và cuối cùng là đến chính Thiên Chúa như là giải pháp 

tối hậu cho các vấn đề của con người hôm nay. Cầu nguyện và phượng tự là những phương 

cách không thể thiếu trong quá trình dấn thân của Giáo hội. Vì dấn thân xã hội thực chất là 

việc của Thiên Chúa làm ngang qua Giáo hội, việc đó chỉ được thi hành các đúng đắn khi 

Giáo hội rút hứng khởi và nguồn lực dấn thân của mình từ Thiên Chúa, bằng việc tiếp xúc với 

Ngài trong cầu nguyện và qua các bí tích. 

Chúng ta sẽ càng nhận thấy tầm quan trọng của cầu nguyện và phượng tự hơn khi xét một 

trong những vấn nạn phổ biến hiện nay: đứng trước một hiện trạng xã hội tiêu cực, làm sao 

Giáo hội biết có cần lên tiếng hay can dự hay không, lúc nào và với cách thức nào? Đối với 

trường hợp nào thì Giáo hội nên can thiệp, trường hợp nào thì không nên? Đây là những câu 

hỏi không thể có câu trả lời đại trà cách máy móc, mà liên quan đến khả năng phân định, là 

khả năng nhận biết và thực thi Ý Chúa muốn trong từng trường hợp cụ thể. Khả năng này chỉ 

có thể có được qua cầu nguyện và các phương cách luyện tập tu đức để nhạy bén với sự hiện 

diện và hoạt động của Thiên Chúa.  

 

Vì sự tiến bộ đích thực của nhân loại và thế giới 

Việc dấn thân của Giáo hội không chỉ mang tính cổ võ, khích lệ hay nêu gương nhưng phải 

mang lại lợi ích đích thực và sự tiến bộ thực chất cho nhân loại, vốn là ý nghĩa căn bản của ơn 

cứu độ Thiên Chúa ban cho họ nơi Đức Kitô. Như đã nói trên, sự tiến bộ đích thực có được là 

do năng động của tinh thần vươn lên tới Chân Thiện Mỹ. Sự tiến bộ này chắc chắn bao hàm 

chiều kích thể lý và những gì liên quan về mặt kinh tế, xã hội, tâm lý, và một số phương diện 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 54 

khác, nhưng chủ yếu hệ tại ở chiều kích tinh thần, vốn chính là mối tương quan của con người 

với Thiên Chúa. 

Giáo hội dấn thân chính yếu không phải là để làm gia tăng của cải vật chất cho thế giới, cũng 

không chỉ là để con người có môi trường sống tốt hơn về mọi mặt, mà là để đưa con người 

đến với Thiên Chúa, Đấng vẫn đang đi tìm và chờ đợi họ đáp lời. Chỉ như thế, nhân loại mới 

thực sự tiến bộ và, cùng với họ, thế giới mới thực sự tiến bộ mà không bị khai thác đến độ cạn 

kiệt. 

 

Kết luận 

Nền tảng thần học rút ra từ lối sống của Chúa Giêsu cho thấy Giáo hội đương nhiên và nhất 

thiết cần phải dấn thân vào trong đời sống và các hoạt động của xã hội, vì đây là điều thiết 

yếu thuộc về bản chất của Giáo hội như là nơi Thiên Chúa chọn tại trần gian để hiện diện và 

hoạt động cứu độ con người. Mặt khác, Giáo hội cũng ý thức căn tính đặc thù của mình, và 

cùng với điều ấy là cách thức dấn thân đặc thù của mình, theo gương mẫu của chính cách 

thức mà Thiên Chúa, qua Đức Kitô, tương tác với con người. 

Những quyết định liên quan đến những tình huống cụ thể sẽ được thực hiện bằng thái độ và 

phương thế phân định thiêng liêng, cá nhân cũng như tập thể, để tìm ra, trong cầu nguyện và 

qua việc lãnh nhận các ân sủng bí tích, đâu là Ý Chúa muốn chúng ta thực hiện ở đây và lúc 

này. 

 

Tài liệu tham khảo 

Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol I: Prologomena, trans. Graham Harrison 

(San Francisco: Ignatius Press, 1988), 48-50. 

Hans Urs von Balthasar, Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol II: The Dramatis 

Personae: Man in God, trans. Graham Harrison (San Francisco: Ignatius Press, 1990), 

173-188. 

Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol IV: The Action, trans. Graham Harrison (San 

Francisco: Ignatius Press, 1994), 87-94. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) 

do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học 

thần học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, 

Đại chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi 

khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate 

(Society of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major 

Seminary of Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Hiệp Nhất qua Khoảng Cách, Yêu Thương trong Khác Biệt – Phác thảo 

nền tảng thần học cho khái niệm hoà giải, dựa trên suy tư của H.U. Balthasar”. Khoa Học Công Giáo và Đời 

Sống, 5(4): 55–64. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25547  

Hiệp Nhất qua Khoảng Cách, Yêu Thương trong Khác Biệt – Phác thảo nền tảng thần 

học cho khái niệm hoà giải, dựa trên suy tư của H.U. Balthasar 

Unity Across Distance, Love in Difference: Sketching a Theological Foundation for 

Reconciliation Based on the Thought of H. U. Balthasar 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25547  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 15/09/2025  Revision: 03/12/2025 Accepted: 16/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: 

Reconciliation; Trinity; 

Truth–justice–

forgiveness–conversion 

The article outlines a theological foundation for reconciliation, 

drawing on Hans Urs von Balthasar’s thought. It recalls that 

classical theology often framed reconciliation primarily in a 

“vertical” sense—between humanity and God through the Cross 

and Resurrection—while more recent approaches expand toward 

a “horizontal” social dimension, highlighting truth, justice, 

forgiveness, and conversion as values that both liberate and heal. 

The distinctive feature of reconciliation lies in the tension between 

unity and distance: reconciliation becomes necessary when parties 

who fundamentally belong together have experienced a rupture. 

The foundation is traced to the Trinity: kenosis, the total giving-

and-receiving between the Father and the Son, and the Holy Spirit 

as the bond that bridges the distance. Accordingly, pastoral 

reconciliation should be grounded in faith and prayer, while also 

respecting difference so that unity can be rebuilt. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Hoà giải; Ba 

Ngôi; Chân lý–công 

bình–tha thứ–hoán cải 

Bài viết phác thảo nền tảng thần học về hoà giải, dựa trên suy tư 

của Hans Urs von Balthasar. Tác giả nhắc rằng thần học cổ điển 

nói đến hoà giải “chiều dọc” giữa con người và Thiên Chúa qua 

Thập Giá–Phục Sinh; còn tiếp cận mở rộng sang “chiều ngang” xã 

hội, nhấn mạnh chân lý, công bình, tha thứ và hoán cải như những 

giá trị vừa giải phóng vừa chữa lành. Nét đặc thù của hoà giải là 

căng thẳng giữa hiệp nhất và khoảng cách: chỉ cần hoà giải khi các 

chủ thể vốn thuộc về nhau nhưng đang đổ vỡ. Nền tảng được quy 

về Ba Ngôi: kenosis, trao ban–đón nhận giữa Cha và Con, và Thần 

Khí như cầu nối. Vì vậy, mục vụ hoà giải cần đặt trên đức tin, cầu 

nguyện và tôn trọng khác biệt để xây dựng hiệp nhất. 

https://doi.org/10.54855/csl.25547
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25547


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 56 

Đôi nét về lịch sử của thần học hoà giải 

Các tổng hội gần đây của Dòng Tên đã xác định hoà giải là sứ vụ quan trọng của Dòng trong 

thời đại này. Điều này có lẽ dễ hiểu khi chúng ta ý thức tình trạng phân cực thái quá, nhiều khi 

trong thế đối kháng và loại trừ khốc liệt, giữa các thế lực khác nhau, cả về chính trị (vd: giữa 

Mỹ và Nga, Iran, Trung Quốc), văn hoá (vd: giữa văn hoá Tây phương đang khẳng định vị thế 

toàn cầu và các văn hoá bản địa), địa lý (vd: giữa Đông và Tây; thế giới Tây Âu và thế giới 

Ảrập), chủng tộc, tôn giáo (và vô tôn giáo) lẫn lịch sử. 

Như vậy, khi nói về hoà giải ngày nay, ta thường nghĩ ngay đến tương quan giữa người với 

người. Tuy nhiên, trong phần lớn lịch sử của mình, thần học Kitô giáo đã bàn về hoà giải trong 

mối tương quan của con người với Thiên Chúa, qua trung gian Đức Kitô, mà cụ thể là tìm hiểu 

xem cái chết và sự Phục sinh của Đức Kitô đã hoà giải con người với Thiên Chúa như thế nào. 

Chính vì thế mà thần học về hoà giải thường hay bàn về các khái niệm như đền tội, đền bù thoả 

đáng, xá tội, v.v, các khái niệm nói lên chiều kích thiêng liêng, cá vị của cứu độ học. Nói cách 

khác, thần học về hoà giải trước giờ nhấn mạnh đến “chiều dọc” hơn là “chiều ngang” của sự 

hoà giải. 

Mãi tới thế kỷ XIX, một số thần học gia, nổi bật là Albert Ritschl (1822-1889) và Walter 

Rauschenbusch (1861-1918), mới gợi ý mở rộng thần học hoà giải theo hướng luân lý và tác 

động xã hội1. Họ cho rằng thần học cần phải quan tâm đến các vấn đề xã hội, rằng tín điều và 

luân lý phải đi đôi với nhau; theo đó, thần học về hoà giải cần vượt qua việc chỉ nhấn mạnh đến 

chiều kích thiêng liêng và cá vị mà cần bao hàm cả chiều kích luân lý và xã hội của ơn cứu độ 

nữa. Từ sau Vatican II, “chiều ngang”, tức chiều kích xã hội và luân lý của hoà giải ngày càng 

được nhiều người bàn luận rộng rãi hơn2. Cho tới nay, nhiều tác giả cũng đã bàn về điều này, 

và một thần học hoà giải mang tính xã hội đã dần được định hình với những nét chấm phá căn 

bản. Ở đây chúng tôi xin trình bày sơ lược một số nét căn bản đó trước khi đi vào phần chính 

của bài viết (khảo sát nền tảng thần học của một đặc tính của khái niệm hoà giải). 

Các nhà thần học gần đây đã ít nhiều thống nhất với nhau về một số nét chính yếu của thần học 

về hoà giải; theo đó, hoà giải nhất thiết phải có chiều kích thần linh và chiều kích xã hội3. 

Theo họ, hoà giải trước hết phải là công trình của Thiên Chúa, Đấng đi bước trước, hoà giải 

con người với chính Ngài và qua đó, hoà giải họ với nhau, qua trung gian Đức Kitô. Chính mầu 

nhiệm Thập giá và phục sinh của Đức Kitô thánh hoá và cung cấp ý nghĩa cho những đau 

khổ của những con người cần hoà giải. Mọi nỗ lực hoà giải giữa người và người đều phải phát 

xuất từ và được thúc đẩy bởi xác tín thần học này. Kế đến, cũng nhất thiết không kém, hoà giải 

với Thiên Chúa bao hàm và dẫn đến hoà giải với anh chị em đồng loại. 

Sau đó, các nhà thần học tìm cách xác định nội hàm của khái niệm hoà giải bằng các câu hỏi 

thế nào là hoà giải giữa người với người; một mối tương quan cần có những đặc tính gì thì được 

coi là đạt được tình trạng hoà giải, v.v. Một cách tương đối, họ đã thống nhất được là hoà giải 

bao hàm các khái niệm như chân lý, công bình, tha thứ và hoán cải4. Tức là, để có hoà giải, 

nhất thiết những người liên quan phải thao thức đi tìm chân lý và thừa nhận chân lý về chính 

 
1 X. Leah Elizabeth Robinson, The Influence of Social Context on a Theology of Reconciliation: Cases 

Studies in Northern Ireland, PhD. Thesis (Edinburgh: University of Edinburgh, 2011), 31-32. 
2 Có thể kể tên một số tác giả, phần lớn không phải công giáo, viết về hoà giải theo hướng này: Joseph 

Liechty, Miroslav Volf, Colin Gunton, John Webster, Alan Torrance, Robert Schreiter, Cecelia Clegg, John W. 

De Gruchy, John Paul Lederach, Gregrory Baum, Leah E. Robinson, v.v. 
3 X. Leah E. Robinson, Ibid., 42ff. X. Robert J. Schreiter, “Peacemaking: Five Principles of a Practical 

Theology of Reconciliation”, https://thevalueofsparrows.com/2014/09/15/peacemaking-five-principles-of-a-

practical-theology-of-reconciliation-by-robert-j-schreiter/, truy cập ngày 18.09.2019. 
4 X. Leah E. Robinson, Ibid., 47ff. 

https://thevalueofsparrows.com/2014/09/15/peacemaking-five-principles-of-a-practical-theology-of-reconciliation-by-robert-j-schreiter/
https://thevalueofsparrows.com/2014/09/15/peacemaking-five-principles-of-a-practical-theology-of-reconciliation-by-robert-j-schreiter/


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 57 

mình cũng như về người khác; ví dụ, họ cần nhận ra những đau khổ họ đã gây ra cho người 

khác và ý thức cũng như chấp nhận sai lỗi của mình. Thứ đến, hoà giải giả thiết phải có sự công 

bình, tức là những ai làm lỗi thì phải bị phạt hoặc đền, người bị hại cần được bù đắp, v.v. Sau 

đó, trước khi có hoà giải giả thiết phải có sự tha thứ lẫn nhau, giữa người gây hại và người bị 

hại. Cuối cùng, những người liên quan phải hoán cải, thay đổi cách nhìn, cách nghĩ, cách cảm 

nghiệm thì mới có được kinh nghiệm mới của sự hoà giải.  

Một số tác giả muốn thay hai khái niệm cuối bằng những khái niệm lòng thương xót và hoà 

bình. Nhưng tựu trung, họ đều nhất trí rằng những giá trị làm nên hoà giải có thể được chia 

thành hai phạm trù: giải phóng và chữa lành. Hai giá trị đầu (chân lý và công bình) diễn tả chiều 

kích giải phóng của hoà giải, giải thoát con người khỏi đau khổ do bất công gây ra; hai giá trị 

sau (tha thứ và hoán cải; hoặc lòng thương xót và hoà bình) diễn tả chiều kích chữa lành của 

hoà giải, hàn gắn những vết thương của những người liên quan. Các thần học gia cho rằng, cần 

phải có giải phóng thì mới có chữa lành, và ngược lại, dù với mức độ nặng nhẹ khác nhau tuỳ 

bối cảnh. 

Cuối cùng, thần học hoà giải mang chiều kích cánh chung, tức là hoà giải chỉ thực sự thành 

tựu khi Thiên Chúa trở nên mọi sự ở trong mọi người và mọi loài (1Cr 15,28)5. Điều này có 

nghĩa rằng chúng ta cần nỗ lực không ngừng trong việc hoà giải mà không thất vọng vì những 

thất bại hay dang dở trong kết quả đạt được. Dấn thân vào các hoạt động hoà giải với niềm hy 

vọng, Kitô hữu xác tín thành quả viên mãn cuối cùng của hoà giải chỉ có thể do Thiên Chúa 

mang lại, vào lúc Ngài muốn. 

Tóm lại, thần học hoà giải ngày nay, ở chiều kích xã hội và luân lý, mang một số nét căn bản 

như sau (những dòng chữ in đậm ở trên): hoà giải có đặc tính thần học, tức đến từ Thiên Chúa, 

ngang qua cuộc khổ nạn, cái chết và sự phục sinh của Đức Kitô; hoà giải bao hàm các giá trị 

của giải phóng và chữa lành như chân lý, công bình, tha thứ và hoán cải; hoà giải có đặc tính 

cánh chung, và vì thế khơi gợi hy vọng cũng như là kết quả của hy vọng. 

 

Vấn nạn 

Sau khi đã tìm hiểu sơ lược lịch sử của các bàn luận thần học về sự hoà giải, cũng như những 

nét chính yếu của một bàn luận như thế ngày nay, chúng ta cùng đi vào phần chính của bài viết 

này. Trong những bài viết ở các số gần đây của HTTH (từ số 49 đến số 52), chúng tôi bận tâm 

đến việc đặt nền cho những bàn luận thần học về các chủ đề khác nhau6, và như chúng tôi đã 

 
5 X. Robert J. Schreiter, Ibid. 
6 Chúng tôi nhận thấy một khó khăn của những bàn luận thần học về các chủ đề mới (như thần học di 

dân, thần học môi sinh, thần học về lòng thương xót, thần học về dấn thân xã hội, thần học về công bình, thần 

học về hoà giải, thần học về sự đột quỵ, v.v.), làm cho những bàn luận đó có thể lúc đầu sôi nổi nhưng sau đó 

không thể được tiếp tục khai triển và đào sâu; đó là vấn đề về phương pháp luận, mà quan trọng nhất đó là vấn 

đề đặt nền để các bàn luận đó có thể tiến xa, sâu rộng hơn, hầu có thể hình thành một “mảng” hanh “lãnh vực” 

thần học. Trong các số HTTH 49,50,51, chúng tôi đã thể hiện hướng đi đó, một cách rất nhỏ bé và khiêm tốn, 

bằng cách cố gắng định hướng, xác định những nét căn bản của một bàn luận thần học về Thập giá, về lòng 

thương xót và về công bình; ở số HTTH 52, chúng tôi đã thể hiện cùng một hướng đi, cũng một cách rất nhỏ bé, 

nhưng bằng hình thức khác: cố gắng xây dựng nền tảng thần học, dựa trên một tác giả nổi tiếng là Hans Urs von 

Balthasar, cho những luận đề của thần học về sự dấn thân xã hội. Việc xây dựng nền tảng thần học này được tiến 

hành bằng cách vận dụng các phạm trù độc đáo của Balthasar (vốn không dùng các phạm trù triết học, nhưng 

khởi đi từ các hình ảnh của Thánh Kinh) để đặt nền và củng cố cho các luận đề thần học (trong trường hợp bàn 

về việc dấn thân xã hội thì không có gì mới, nhưng được soi sáng cách rõ ràng và chắc chắn hơn). Việc làm này 

có hiệu ứng kép: vừa góp phần xây dựng nền tảng thần học cho những luận đề thần học về các chủ đề khác nhau, 

vừa góp phần khai triển, áp dụng các tư tưởng của Balthasar, vốn có tiềm năng khai phá dường như vô tận. Đây 

không chỉ là một cách giới thiệu tác giả Balthasar cho độc giả Việt Nam, mà còn từng bước “mở khoá” các suy 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 58 

có dịp đề cập ở bài viết về lòng thương xót, rất cần thiết phải xác định khái niệm khi bắt đầu 

một bàn luận thần học về khái niệm đó7. Trong cùng một hướng đi như thế, ở bài viết này, 

chúng tôi cũng cố gắng phác thảo sơ lược nền tảng thần học cho chính khái niệm hoà giải, dựa 

vào các suy tư thần học của Hans Urs von Balthasar.  

Như trên đã nói, Dòng Tên chọn hoà giải như sứ mạng quan trọng để hàn gắn những xung đột 

và chia rẽ trong thế giới ngày nay. Vấn nạn đặt ra là tại sao chúng ta lại nói về hoà giải, chứ 

không phải các khái niệm tích cực khác như yêu thương, hiệp nhất, đoàn kết, tha thứ, v.v., như 

là liều thuốc chữa tình trạng tiêu cực của chia rẽ, đối kháng và loại trừ? Phải chăng chỉ có hoà 

giải mới làm được điều mà yêu thương, hay hiệp nhất, hay đoàn kết, hay tha thứ, v.v. không 

thể làm? Chắc hẳn, hoà giải không phải là khái niệm mang tính loại trừ (các khái niệm khác liệt 

kê ở trên), nhưng đặt câu hỏi như thế giúp ta nhận ra tính đặc thù của khái niệm hoà giải. 

 

Nét đặc thù của khái niệm hoà giải 

Từ nguyên trong ngôn ngữ Latinh (re-conciliare) của từ hoà giải8 bao gồm tiếp đầu ngữ re (có 

nghĩa “tái”, “lại”) và động từ conciliare (có nghĩa “đến với nhau”, “tụ họp nhau”). Như vậy, 

reconciliare nói lên việc tái thiết lập sự hiệp nhất của các đối tượng đang tách rời nhau. Mà tái 

thiết lập hàm ý rằng trước khi tách rời nhau, các đối tượng đó đã từng hiệp nhất với nhau. Nói 

cách khác, ngay trong từ nguyên của mình, hoà giải đã nói lên sự căng thẳng giữa hiệp nhất và 

khoảng cách; hoà giải hàm ý rằng các đối tượng của nó, vốn hiện đang xa cách nhau, nhưng về 

cơ bản, hay tự thâm sâu, là thuộc về nhau. Hoà giải chỉ xảy ra giữa các đối tượng đang xa cách 

nhau, nhưng đã từng hiệp nhất với nhau; hoặc nói cách cường điệu hơn, ta chỉ nói về hoà giải 

khi nói về các đối tượng mà về mặt nguyên tắc (de iure) hoặc do bản chất là hiệp nhất với nhau, 

nhưng thực tế (de facto) lại đang xa cách nhau. 

Trong ngôn ngữ thường ngày cũng vậy, ta chỉ áp dụng hoà giải cho những đối tượng đã từng 

hay tự bản chất là thân thiết với nhau nhưng hiện đang đổ vỡ tương quan; chứ trong trường hợp 

nối kết hay tụ họp các đối tượng tự bản chất hoàn toàn xa lạ với nhau, thì ta sẽ dùng khái niệm 

kết hợp, đoàn kết, hay các khái niệm tương tự. 

Điều này rất quan trọng đối với luận đề của bài viết này rằng hoà giải là năng động bao hàm 

mối tương quan và sự căng thẳng giữa hiệp nhất và khoảng cách, giữa yêu thương và tôn trọng 

sự khác biệt; năng động này hiện diện ngay ở nền tảng thần học của hoà giải (nơi chính bản 

 
tư của Balthasar qua việc áp dụng các suy tư ấy vào các chủ đề khác nhau. Những phạm trù và tư tưởng được 

vận dụng từ Balthasar không liên hệ trực tiếp tới các chủ đề đang bàn, tuy nhiên, khi được áp dụng, chúng đã 

cho thấy có mối liên hệ kỳ diệu thế nào tới những chủ đề đó. Bài viết này cũng thể hiện một hướng đi tương tự: 

vận dụng các phạm trù, tư tưởng của Balthasar vào việc đặt nền thần học cho khái niệm hoà giải. 
7 Có thể nói, đây là một phần rất quan trọng và thiết yếu cho bất kỳ bàn luận thần học nào, đó là xác 

định và làm rõ khái niệm. Để có một bàn luận thần học về đề tài hoà giải (và các đề tài tương tự, như lòng 

thương xót, công bình, mà HTTH từng bàn ở các số trước), vấn đề đầu tiên được đặt ra là ta hiểu thế nào là hoà 

giải. Như chúng tôi đã nói liên quan đến khái niệm lòng thương xót (x. HTTH 50, tr.95), nếu không xác định rõ 

khái niệm, sẽ có nguy cơ mỗi người, mỗi bài viết sẽ bàn về một nội hàm khác nhau (tình trạng “ông nói gà bà 

nói vịt”) chứ không cùng nhau bàn luận để hiểu sâu hơn một đề tài nhất quán. Đều mang danh là bàn về hoà giải, 

nhưng có thể một tác giả lại bàn về tha thứ, tác giả khác bàn về yêu thương, người khác lại bàn về hiệp nhất, v.v. 
8 Từ nguyên Hán Việt của từ này bao gồm hoà (和, có nghĩa “cùng nhau”, “trộn lẫn với nhau”) và giải (

解, có nghĩa “cởi gỡ”, “thông suốt”, “giải toả”). Có thể nói, từ nguyên của hoà giải trong gốc Hán Việt có nghĩa 

là cởi gỡ, giải toả những vướng mắc để làm cho các đối tượng liên quan có thể kết hợp, vận hành nhịp nhàng với 

nhau. Dịch reconciliare là hoà giải cũng khá chính xác, tuy nhiên, nghĩa này mới lột tả được phần conciliare mà 

chưa lột tả được tiếp đầu ngữ re trong gốc Latinh. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 59 

chất nội tại của Thiên Chúa Ba Ngôi) và cần phải hiện diện trong mọi hoạt động mục vụ đặt 

hoà giải làm trọng tâm. 

 

Nền tảng của hoà giải nơi Ba Ngôi Thiên Chúa 

Như trên đã nói, nét chính yếu đầu tiên của thần học về hoà giải là xác định hoà giải có chiều 

kích thần linh; tức là, hoà giải bắt nguồn từ hành động đi bước trước của Thiên Chúa, hoà giải 

con người với Ngài qua Đức Kitô. Đọc thần học của tác giả Balthasar về bản chất tự huỷ của 

Ba Ngôi Thiên Chúa, chúng ta thấy còn có thể đẩy xa hơn chiều kích thần linh này: thực tại gốc 

của hoà giải nằm ngay trong bản chất của Thiên Chúa, là nguồn cho hành động đi bước trước 

của Ngài hoà giải con người với chính Ngài. Chính nơi bản chất Thiên Chúa chứa đựng sự 

nghịch lý của hoà giải; điều này giải thích cho lựa chọn và cách thức mà Thiên Chúa hoà giải 

con người với Ngài qua cái chết của Đức Kitô trên Thập giá. Chúng ta thử tìm hiểu quan niệm 

của Balthasar về bản chất nội tại của Thiên Chúa như là sự tự huỷ, để thấy rằng nét đặc thù của 

khái niệm hoà giải (đề cập ở trên) được tìm thấy ngay trong bản chất nội tại ấy. 

Khi suy tư về mối tương quan giữa Ba Ngôi, Balthasar cho rằng Cha sinh ra Con có nghĩa là 

Cha trút tất cả những gì Mình là cho Con, để Con là tất cả những gì Cha là (mà giáo lý truyền 

thống gọi là ngang bằng, cùng một tính một phép như Cha, và công đồng Nicea gọi là đồng bản 

thể với Cha). Như thế, trong hành vi sinh ra Con, vốn là bản chất của Ngôi Cha, Cha yêu Con 

đến độ trao hết tất cả cho Con và như thế, tự làm cho Mình ra “trống rỗng” (kenosis), không 

còn sở hữu chính Mình nữa, mà bây giờ hoàn toàn và chỉ hiện hữu nơi Con. Đây chính là nguồn 

gốc của mọi biến cố tự huỷ của Thiên Chúa nơi nhiệm cục cứu độ9.  

Tương tự, Con, với tình yêu khôn tả, đón nhận tình yêu của Cha và tất cả những gì Cha là bằng 

cách tạo “khoảng trống” để tình yêu của Cha được đổ đầy10. Trong quá trình được nhiệm sinh 

này, vốn là bản chất của Ngôi Con, Con cũng hoá ra không (kenosis) để đón nhận tất cả những 

gì Cha trao ban (là chính Cha) bằng lời tạ ơn (eucharistia), đến nỗi Con hoàn toàn lệ thuộc vào 

Cha, không bao giờ hiện hữu cho riêng mình, nhưng chỉ hiện hữu như là hình ảnh hoàn hảo của 

Cha mà thôi. Con luôn thể hiện “lời nói Vâng vĩnh cửu đối với sự trao ban thần tính đồng bản 

thể... Đây là một lời nói Vâng đối với sự tự huỷ nguyên khởi của Cha; ở đây có sự kết hợp giữa 

quyền năng và sự bất lực”11. Quả thế, trong khi trao ban tất cả chính Mình cho Con, Cha thể 

hiện quyền năng tối thượng vô biên của mình (chỉ có Thiên Chúa mới có thể làm điều đó) bằng 

cách hoá ra “bất lực” và “lệ thuộc” (vì từ “bây giờ” thần tính của Cha chỉ có thể được thể hiện 

qua Con; bây giờ “định mệnh” của Cha hoàn toàn lệ thuộc vào Con). Tương tự, khi đón nhận 

tất cả từ Cha, cách không dè xẻn hay tính toán, Con thể hiện sự “bất lực” thụ động để rồi sở 

hữu quyền năng tối thượng như Cha. Từ “bây giờ”, Con chỉ có thể là Thiên Chúa (quyền năng) 

trong tư cách Đấng được sinh ra và trao ban, không là và không có điều gì tự Mình hay cho 

riêng Mình (bất lực, lệ thuộc).  

Như vậy, hoạt động Cha nhiệm sinh ra Con vừa thể hiện quyền năng vô biên (qua sự trao ban 

và sinh ra Con) vừa thể hiện sự “bất lực” tự huỷ (qua việc chối từ giữ thần tính cho riêng mình); 

vừa cho thấy sự hiệp nhất mật thiết (đồng bản thể) vừa cho thấy khoảng cách vô tận (của 

kenosis; Con thực sự là Đấng tuyệt đối khác Cha, như vậy mới có sự trao ban và tạ ơn) giữa 

Cha và Con. Thần Khí chính là sự trao ban và đón nhận trọn vẹn trong sự hiệp nhất và tự huỷ 

 
9 X. Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol IV: The Action, trans. Graham Harrison (San 

Francisco: Ignatius Press, 1994), 323, 331. Từ đây trở đi, cuốn sách này sẽ được tham chiếu như là Theo-

drama IV. 
10 X. Theo-drama IV, 324. 
11 Theo-drama IV, 326. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 60 

này giữa Cha và Con, là cái “Chúng Ta” của Hai Ngôi vị kia. Ngài chính là sự tự huỷ, là khoảng 

trống giữa Cha và Con, khoảng trống có khả năng phát sinh và trao ban nơi Cha, khoảng trống 

có khả năng đón nhận trọn vẹn trong sự vâng phục và tạ ơn nơi Con. Đồng thời, vì là Tinh Thần 

chung của Cha và Con, Thần Khí cũng là sự bắc cầu, nối kết giữa hai bờ khoảng trống đó12. 

Như vậy, tự trong bản chất nội tại, trước khi trao ban chính Mình cho thế giới thụ tạo, Ba Ngôi 

đã là vừa là sự Hiệp Nhất trọn hảo vừa là sự Tự Huỷ tận căn, là việc tạo khoảng trống để trao 

ban và đón nhận lẫn nhau giữa các Ngôi Vị thần linh. Bản chất nội tại này chính là điều kiện 

khả thể của nhiệm cục cứu độ và được thể hiện kéo dài trong nhiệm cục đó, đặc biệt nơi biến 

cố Thập giá của Đức Kitô13. “Điều kiện khả thể” có nghĩa là chính vì bản chất nội tại nơi Thiên 

Chúa là tự huỷ mà Thập giá mới có thể xảy ra và chỉ có thể xảy ra chính yếu là vì lý do đó. 

“Thể hiện kéo dài” tức là tất cả những gì diễn ra nơi Thập giá đều là một cách thức thể hiện và 

sự kéo dài ra trong lịch sử của điều vẫn diễn ra bên trong Thiên Chúa từ vĩnh cửu, giữa các 

Ngôi vị thần linh, khi mối tương quan trao ban và đón nhận đó gặp phải sự chống đối của tội 

lỗi con người14. Nói cách khác, Thiên Chúa là tác nhân chính của biến cố Thập giá15. Chính vì 

Cha là Đấng tạo khoảng trống khi sinh ra Con, mà Cha có thể trao ban Con của mình cho thế 

giới và nhân loại tội lỗi, vốn có khả năng huỷ diệt Con Thiên Chúa làm người. Cái chết của 

Chúa Giêsu trên Thập giá chỉ có thể xảy ra là vì từ vĩnh cửu Cha đã luôn trao ban chính Mình 

nơi Con và nay trong lịch sử, qua Con, trao ban chính Mình cho thế gian; Thập giá có thể xảy 

ra cũng là vì từ vĩnh cửu Con luôn đón nhận tất cả từ Cha và nay, trong lịch sử, đón nhận sự 

trao ban của Cha cho thế gian qua Thập giá; sự nhiệm sinh trong vĩnh cửu được “phiên dịch” 

thành sự vâng phục trong tư cách làm người trong lịch sử16.  

Điều này cũng có nghĩa là sự hiệp nhất trọn hảo và khoảng cách vô tận trong bản chất nội tại 

của Thiên Chúa được thể hiện cách rõ nét nhất nơi biến cố Thập giá (vốn bao hàm mầu nhiệm 

Phục sinh) của Đức Kitô. Khoảng cách của sự tự huỷ nội tại được thể hiện rõ nét khi Cha “bỏ 

rơi” con trong Giờ của Thập giá (x. Mc 15,34).  

Các điều kiện khả dĩ để Chúa Giêsu có thể bị Cha bỏ rơi đã nằm ngay trong nội tại Ba 

Ngôi, trong khoảng cách/sự phân biệt tuyệt đối giữa các Ngôi Vị, Đấng trao ban Thần 

Tính và Đấng đón nhận Thần Tính ấy. Và trong khi khoảng cách hay sự phân biệt giữa 

hai Ngôi Vị đó được khẳng định cách vĩnh cửu và được duy trì (“để mở ngỏ”) bởi Ngôi 

Vị thứ ba phát xuất từ họ, khoảng cách đó được vượt qua trong Thần Tính vốn là quà 

tặng tuyệt đối mà họ có chung với nhau17. 

Hơn nữa, vì tự do của con người đặt nền trên và thông phần vào tự do tự huỷ của Thiên Chúa, 

mà con người thực thi tự do này cả trong lời nói Vâng lẫn trong lời nói Không với Thiên Chúa, 

thế nên tội lỗi, hay lời nói Không của nhân loại chỉ có thể xảy ra là vì nó được đặt nền trên và 

bắt nguồn từ sự phân biệt này giữa các Ngôi Vị thần linh. Vì lẽ đó, tội lỗi và hậu quả của nó chỉ 

 
12 X. Theo-drama IV, 324, 333. 
13 X. The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics, Vol. VII: Theology: The New Covenant, trans. 

Brian McNeil C.R.V., ed. John Riches (Edinburgh: T&T Clark, 1989), 213-214. Từ đây trở đi, cuốn sách này sẽ 

được tham chiếu như là The Glory of the Lord VII. 
14 X. Theo-drama IV, 328. 
15 X. Theo-drama IV, 334. 
16 X. The Glory of the Lord VII, 213-214. 
17 Theo-drama IV, 333: “if Jesus can be forsaken by the Father, the conditions for this “forsaking” must 

lie within the Trinity, in the absolute distance/distinction between the Hypostasis who surrenders the Godhead 

and the Hypostasis who receives it. And while the distance/distinction between these two is eternally confirmed 

and maintained (“kept open”) by the Hypostasis who proceeds from them, it is transcended in the Godhead that 

is the absolute gift they have in common”. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 61 

có thể được giải quyết bên trong Thiên Chúa18. Con có thể mang lấy tội lỗi nhân loại là do vị 

thế của Ngài bên trong Thiên Chúa, như là Đấng khác biệt tuyệt đối với Cha; và Ngài có thể 

tẩy trừ tội lỗi đó cũng như hậu quả của nó qua sự kết hợp mật thiết với Cha trong vâng phục là 

nhờ sự nối kết của Thần Khí chung giữa Ngài với Cha. 

Trên đây là một số điểm trong suy tư thần học của tác giả Balthasar mà chúng tôi nhận thấy có 

thể làm nền tảng cho luận đề bài viết là hoà giải thực chất là năng động bao hàm sự tương tác 

giữa hiệp nhất và khoảng cách, giữa yêu thương và tôn trọng sự khác biệt. Rõ ràng, theo như 

Balthasar mô tả, bản chất của Thiên Chúa là như thế, là sự hiệp nhất mật thiết đồng thời là 

khoảng cách vô tận giữa các Ngôi Vị thần linh, là Tình Yêu giữa các Ngôi Vị khác biệt nhau 

cách tuyệt đối. Vì thế, Thiên Chúa có thể được mô tả như là sự Hoà Giải vĩnh cửu. Đây chính 

là nền tảng cho một bàn luận thần học về hoà giải theo chiều ngang, vì thế, dưới đây chúng ta 

cùng tìm hiểu hàm ý của những suy tư này đối với sứ mạng hoà giải mà chúng ta ao ước dấn 

thân ngày nay. 

 

Hoạt động mục vụ hoà giải 

Với suy tư thần học này về bản chất của Ba Ngôi như là nền tảng và điều kiện khả dĩ cho mầu 

nhiệm Thập giá, chúng ta hiểu rõ hơn tại sao các nhà thần học ngày nay khẳng định hoà giải 

trước hết phải có đặc tính thần linh, tức là hành vi đi bước trước của Thiên Chúa, hoà giải con 

người với chính Ngài, qua mầu nhiệm Thập giá của Đức Kitô. Thế  nhưng, theo Balthasar, việc 

Thiên Chúa hoà giải con người với Ngài lại chỉ có thể xảy ra là vì tự bên trong bản chất nội tại 

của Thiên Chúa, năng động của hoà giải đã hiện hữu và xảy ra từ vĩnh cửu. Đó là năng động 

của sự hiệp nhất trọn vẹn tuyệt đối (đồng bản thể) và khoảng cách vô tận (kenosis), của sự toàn 

năng tuyệt đối và sự bất lực vốn mạnh mẽ hơn mọi thế lực trần gian, của sự tràn đầy Thần tính 

và sự “phi thần” vốn là hệ quả của sự trao đi cách trọn vẹn Thần Tính.  

Như vậy, ta có thể nói, theo Balthasar, tình trạng xung khắc giữa người với người vốn mang 

tính tội lỗi và là nguyên cớ làm cho Giáo hội nghe rõ hơn lời mời gọi dấn thân cho sứ mạng 

hoà giải ngày nay thực ra chỉ có thể xảy ra là vì bên trong Thiên Chúa đã có khoảng cách và sự 

“phi thần” vốn không mâu thuẫn với Tình Yêu thần linh và Thần Tính. Mặt khác, nhờ có sự 

“bắc cầu” của Thần Khí ngang qua khoảng cách giữa các Ngôi Vị thần linh, nhờ bản chất Thiên 

Chúa được thể hiện rõ hơn ngang qua sự trao ban đến nỗi trở nên “phi thần” mà tình trạng tội 

lỗi của thù hận, xung khắc của con người (chính là sự vô thần, đi ngược lại với bản chất Thiên 

Chúa vậy) được vượt qua và chữa lành. Nói cách khác, hoà giải chỉ có thể xảy ra nhờ vào quyền 

năng Thiên Chúa, Đấng luôn là sự Hoà Giải vĩnh cửu và vì thế luôn hoà giải mọi vật với chính 

Mình và qua đó làm cho họ hoà giải với nhau.  

Những kinh nghiệm cay đắng của các tác nhân hoà giải xã hội về giới hạn và sự bất lực của các 

nỗ lực thuần tuý mang tính tâm lý, xã hội, kinh tế, chính trị là bằng chứng hùng hồn cho đặc 

tính thần linh này của sứ mạng hoà giải19. Điều này có nghĩa là trong bất kỳ sứ vụ hoà giải nào, 

bằng bất cứ phương pháp nào, Kitô hữu cũng cần bắt đầu, xuyên suốt và kết thúc tiến trình hoà 

giải bằng thái độ và phương thế của đức tin và cầu nguyện. Các bên chủ thể hay đối tượng của 

hoà giải cần phải đi vào năng động của Ba Ngôi Thiên Chúa và của Thập giá Đức Kitô, tức 

 
18 X. Theo-drama IV, 333: “Since the world cannot have any other locus but within the distinction 

between the Hypostases (there is nothing outside God: Theo-drama II, 260ff), the problems associated with it – 

its sinful alienation from God – can only be solved at this locus”. 
19 X. Robert J. Schreiter, Ibid. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 62 

năng động của sự trao ban và đón nhận trọn vẹn, của sự hiệp nhất giữa các khoảng cách và ngay 

khi có các khoảng cách, của sự yêu thương giữa các khác biệt và bất chấp các khác biệt. 

Một cách cụ thể, trước hết, các thành viên của tiến trình hoà giải cần ý thức rằng sự hoà giải 

giữa họ với nhau đã được Thiên Chúa thực hiện rồi, nơi chính Ngài, ngang qua cái chết và sự 

phục sinh của Đức Kitô; đồng thời họ cần dấn thân đi vào thực tại đó. Thiên Chúa đã muốn và 

đã đi bước trước, khởi động tiến trình hoà giải họ với nhau bằng cách hoà giải họ với chính 

Ngài rồi. Họ có thể cảm nếm phần nào ý muốn và hoạt động thần linh đó qua những khao khát, 

dù là mỏng manh và thoáng qua, được hoà giải với nhau, hay chí ít là những khao khát thoát 

khỏi nỗi khổ đau của xung đột bất hoà. Năng động hoà giải đã được Thiên Chúa khởi động rồi, 

việc họ cần làm là bước ra khỏi sự giam hãm của thù hận, khỏi năng động cũ của xung đột và 

gieo mình vào trong năng động mới của lời Thiên Chúa mời gọi họ hãy tha thứ và hoà giải.  

Nếu như bản chất Thiên Chúa là sự Hoà Giải vĩnh cửu, tức đồng thời vừa là sự hiệp nhất vừa 

bao hàm khoảng cách vô tận giữa các Ngôi Vị, thì bản chất của con người cũng vậy, vì họ vốn 

là kết quả của năng động Hoà Giải nơi Thiên Chúa được diễn tả ra trong sáng tạo. Như thế, làm 

hoà với Thiên Chúa đồng nghĩa với việc con người trở về với cội nguồn, nền tảng của hoà giải 

và của chính hiện hữu mình, hay nói cách khác, là làm hoà với chính mình. Làm hoà với Thiên 

Chúa qua việc sám hối, hoán cải, cử hành bí tích giao hoà, v.v. thực chất là đưa con người về 

với nền tảng gốc của chính mình, nền tảng mà họ có chung với mọi thực tại, điều mà họ thực 

chất là, trước khi bị tha hoá hay bị tách rời khỏi thực tại do những thù hận, xung đột hay những 

biểu hiện khác của tội lỗi. Xung khắc với người khác thực ra chỉ là biểu hiện của sự tha hoá hay 

xung khắc nền tảng hơn với thực tại toàn thể, mà ngôn ngữ Kitô giáo gọi là tách lìa khỏi Thiên 

Chúa. Vì thế, làm hoà với Thiên Chúa, Đấng tỏ mình là sự Hoà Giải vĩnh cửu nơi Thập giá Đức 

Kitô, là bước đầu tiên và then chốt của mọi tiến trình hoà giải mang đặc tính Kitô giáo. Chỉ khi 

để Thiên Chúa giải thoát họ khỏi thế lực của tội và sự dữ, con người mới có thể bứt mình thoát 

khỏi những xung năng mù quáng giam hãm họ trong sự thù hận và ngăn cản họ đi những bước 

đi cụ thể để làm hoà với nhau. 

Thứ đến, các bên của tiến trình hoà giải cần ý thức và cổ võ sự hiệp nhất nền tảng nối kết họ 

với nhau, vốn căn bản hơn bất kỳ những dị biệt hay xung đột nào đang hiện hữu giữa họ. Khi 

xung đột xảy ra, ta thường hay nghĩ ngay đến những dị biệt, những bất bình đẳng giữa các bên 

liên quan. Tuy nhiên, thần học về Thiên Chúa Ba Ngôi như là sự Hoà Giải vĩnh cửu gợi ý rằng, 

ta nên nghĩ về các bên xung đột, tự bản chất, là có cùng nguồn gốc và thuộc về nhau. Họ không 

phải là những kẻ thù đang cần được hoặc phải xích lại gần nhau vì những lý do thứ yếu ngoại 

tại (hoàn cảnh, luật pháp, mong đợi của những người khác, v.v.), mà thực ra đã là và luôn là 

“anh chị em” với nhau. Họ luôn tồn tại vì nhau, nhờ nhau và cho nhau; hiện hữu của họ luôn 

có một nền tảng chung; việc họ cần phải xích lại gần nhau là một nhu cầu nội tại, gần như thuộc 

về bản chất của sự hiện hữu của họ. 

Thực tế cho thấy các xung đột khốc liệt nhất thường xảy ra giữa những người hay nhóm người 

có chung một nguồn gốc hay chia sẻ cùng một môi trường sống (gia đình, hàng xóm, các công 

ty chia sẻ chung một thị phần, các quốc gia láng giềng hay cùng một ý thức hệ, v.v.). Nhưng 

ngay cả khi không tìm được nguồn gốc chung cụ thể đi nữa, thì tất cả chúng ta đều cần ý thức 

về nền tảng nhân chủng học và nhân tính của mình. Chúng ta đều là người, đều phát xuất từ 

những nguồn gốc nhân chủng học như nhau, đều chia sẻ chung một môi trường sống trên quả 

địa cầu này và trong vũ trụ này, đều có lý trí và ý chí, đều có những quyền lợi và nghĩa vụ 

chung với tư cách là người và cuối cùng, đều là con cái Thiên Chúa. 

Ý thức về và sống nền tảng chung này không nhất thiết phải là kết quả của một nỗ lực gượng 

ép; tự trong thâm tâm mỗi người, các thành viên của tiến trình hoà giải ít nhiều đã ý thức về 

nền tảng chung này giữa họ với nhau, cũng như đang thực tế hiện hữu dựa trên nền tảng chung 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 63 

này. Có thể nói, chính trong khi xung đột với nhau mà họ đã, ít nhất là cách mặc nhiên, ý thức 

về nền tảng chung giữa họ với nhau. Nhiều khi đó chính là căn nguyên hay lý do của xung đột: 

chính vì biết mình chia sẻ chung một nguồn gốc hay môi trường sống mà họ mới nảy ra xung 

đột, mâu thuẫn và thù hận lẫn nhau. Tuy nhiên, một khi đã sám hối và làm hoà với Thiên Chúa, 

họ có thể được tự do khỏi xung năng thù hận phi lý và tự mâu thuẫn này; lúc đó, sự nhắc nhớ 

về và một lối sống cổ võ nền tảng chung giữa họ sẽ đóng vai trò tích cực trong việc cổ võ tình 

thương và sự tha thứ giữa họ với nhau. 

Hệ luận mục vụ cuối cùng của suy tư thần học về bản chất Thiên Chúa như là sự Hoà Giải vĩnh 

cửu là: các bên thành viên của tiến trình hoà giải cần ý thức và cổ võ duy trì sự khác biệt giữa 

họ. Trong nhiều trường hợp, xung đột xảy ra là do, ngay từ đầu, các bên đã không chấp nhận 

hoặc tôn trọng sự khác biệt của nhau. Mặt khác, một tiến trình hoà giải mà kết quả là sự “cào 

bằng” mọi khác biệt, làm cho các bên liên quan trở nên đồng nhất với nhau về mọi mặt, trong 

mọi quyền lợi và nghĩa vụ, thì sự hoà giải nếu đạt được cũng sẽ không chân thực và không thể 

tồn tại lâu dài được. Lý tưởng hoá tiến trình hoà giải cách trừu tượng, cho rằng hoà giải phải 

dựa trên sự san bằng quyền lợi cho mọi thành viên, dễ đưa tới thất bại và thất vọng. Vì thế, như 

Ba Ngôi Thiên Chúa hiệp nhất giữa các khác biệt và hoà giải con người với Ngài qua năng động 

đó nơi Thập giá, sự hiệp nhất chân thực giữa các thành viên không xoá bỏ mà trái lại còn giả 

định và đòi hỏi cần phải có sự khác biệt giữa họ. Tôn trọng và cổ võ duy trì sự khác biệt chính 

đáng giữa các bên là bước then chốt tiếp theo trong tiến trình hoà giải. 

 

Kết luận 

Dường như có một nghịch lý thường xảy ra trong kinh nghiệm cuộc sống của chúng ta: ai cũng 

mong muốn sự hoà giải nhưng không phải lúc nào cũng có thể biến ước mong đó thành hiện 

thực. Rất nhiều khi sự hoà giải, vốn là đối tượng đương nhiên của khát vọng con người, lại trở 

nên một thứ “xa xỉ phẩm” trong thực tế cuộc sống của họ. Phải chăng nghịch lý đó tồn tại là vì 

tự bản chất của hoà giải là một sự căng thẳng, hay nói đúng hơn, nghịch lý đó là một phần của 

thực tại mà bản chất là một sự căng thẳng được diễn tả bằng khái niệm hoà giải? Ta có thể nói 

rằng toàn bộ thực tại luôn ở trong một mối căng thẳng giữa hiệp nhất và khoảng cách, rằng toàn 

bộ thực tại là một tiến trình hoà giải tự thân, luôn luôn tiếp diễn? Suy tư thần học của Balthasar 

về bản chất nội tại của Thiên Chúa Ba Ngôi dường như trả lời cách xác định cho các câu hỏi 

đó và gợi lên cho chúng ta những suy nghĩ nhức nhối về sự giới hạn cũng như tính liên lỉ, 

thường hằng của sứ vụ hoà giải mà ta chọn thực thi ngày nay. 

 

Tài liệu tham khảo 

Leah Elizabeth Robinson, The Influence of Social Context on a Theology of Reconciliation: 

Cases Studies in Northern Ireland, PhD. Thesis (Edinburgh: University of Edinburgh, 

2011), 31-32. 

Leah E. Robinson, Ibid., 42ff. X. Robert J. Schreiter, “Peacemaking: Five Principles of a 

Practical Theology of Reconciliation”, 

https://thevalueofsparrows.com/2014/09/15/peacemaking-five-principles-of-a-practical-

theology-of-reconciliation-by-robert-j-schreiter/, truy cập ngày 18.09.2019. 

Theo-drama: Theological Dramatic Theory, Vol IV: The Action, trans. Graham Harrison (San 

Francisco: Ignatius Press, 1994), 323, 331.  

https://thevalueofsparrows.com/2014/09/15/peacemaking-five-principles-of-a-practical-theology-of-reconciliation-by-robert-j-schreiter/
https://thevalueofsparrows.com/2014/09/15/peacemaking-five-principles-of-a-practical-theology-of-reconciliation-by-robert-j-schreiter/


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 64 

The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics, Vol. VII: Theology: The New Covenant, trans. 

Brian McNeil C.R.V., ed. John Riches (Edinburgh: T&T Clark, 1989), 213-214.  

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Một Giáo Hội Mỏng Giòn, Vượt Qua và Hiệp Hành – Bức Tranh Thần 

học về Giáo Hội ở Châu Á hậu Covid”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 65–72. DOI: 

https://doi.org/10.54855/csl.25548  

Một Giáo Hội Mỏng Giòn, Vượt Qua và Hiệp Hành – Bức Tranh Thần học về 

Giáo Hội ở Châu Á hậu Covid 

A Fragile Church, the Paschal Journey, and Synodality: A Theological Portrait of the Church 

in Asia After COVID-19 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25548  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 30/09/2025  Revision: 03/12/2025 Accepted: 18/12/2025 Online: 19/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Asian 

Church; COVID-19; 

bodily fragility; Paschal 

mystery; synodality 

This article offers a theological portrait of the post–COVID-19 

Church in Asia, grounded in the Church’s shared experience of 

accompanying Asian peoples through the pandemic. Drawing on 

Hebrews 10:5 and the saving meaning of Christ’s “body” as a 

fragile, vulnerable human existence, the author proposes three key 

lenses for interpreting the Church after the pandemic: (1) bodily 

fragility, highlighting the Church’s visible–institutional 

dimension, its solidarity with the poor, and its moral responsibility 

that calls for repentance and conversion; (2) a Paschal journey 

from suffering to healing, emphasizing renewal so the Church can 

respond to changing human needs and mediate holistic healing; 

and (3) synodality as a fruit of the Spirit, marked by presence, 

outward orientation, and missionary urgency—especially in 

pastoral care for families and youth, interreligious openness, and 

ecological commitment.  

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Giáo Hội 

Châu Á; Covid-19; thân 

thể tính mỏng giòn; mầu 

nhiệm Vượt Qua; hiệp 

hành 

Bài viết phác hoạ một bức tranh thần học về Giáo Hội tại Châu Á 

hậu Covid-19, xuất phát từ trải nghiệm chung của Giáo Hội như 

“người đồng hành” với các dân tộc trong biến cố đại dịch. Dựa 

trên hình ảnh Đức Kitô “nhận lấy một thân thể” (Hr 10,5) và ý 

nghĩa cứu độ của “thân thể” mỏng giòn, tác giả đề xuất ba nét 

chính để đọc thực tại Giáo Hội hậu đại dịch: (1) thân thể tính mỏng 

giòn, cho thấy Giáo Hội vừa hữu hình–thể chế, vừa gắn bó với 

người nghèo và mang chiều kích luân lý cần hoán cải; (2) hành 

trình Vượt Qua từ đau khổ đến chữa lành, nhấn mạnh canh tân để 

đáp ứng nhu cầu con người và mang lại chữa lành toàn diện; (3) 

hiệp hành như hoa trái Thần Khí, thúc đẩy hiện diện, hướng tha và 

tính cấp bách trong sứ vụ, đặc biệt với gia đình, người trẻ, đối thoại 

liên tôn và chăm sóc thiên nhiên. 

https://doi.org/10.54855/csl.25548
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25548


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 66 

Dẫn nhập 

"Chúa...đã tạo cho con một thân thể" (Hr 10,5) 

Đại dịch Covid-19 đã để lại một số hậu chứng trên cá nhân và xã hội chúng ta, chắc hẳn Giáo 

hội ở Châu Á cũng không phải ngoại lệ. Trong bài này, chúng ta cùng nhìn vào thực trạng Giáo 

hội hậu covid, nhưng từ quan điểm thần học. Nói cách khác, chúng ta thử trả lời câu hỏi đâu là 

những ảnh hưởng của đại dịch trên Giáo Hội, xét trong tương quan với Thiên Chúa, cụ thể là 

với Đức Kitô và Thần Khí, cũng như xét trong tương quan với nhân loại như là con cái Thiên 

Chúa. 

Trong khi tìm cách vẽ bức tranh về Giáo Hội Á Châu hậu đại dịch covid-19, chúng ta nhìn Giáo 

Hội bằng con mắt của người trong cuộc và của những người đã cùng trải qua cơn đại dịch với 

mọi con dân Châu Á. Như thế, chúng ta sẽ mô tả Giáo Hội như "người đồng hành" cùng với 

các dân tộc Á Châu trong hành trình lịch sử đương đại. 

Với tâm thế đó, chúng ta có thể khám phá một chân dung Giáo Hội Á Châu theo mẫu hình Đức 

Kitô, Đấng nhận lấy "một thân thể", tức là hiện hữu nhân sinh, trong mầu nhiệm Làm Người 

(x. Hr 10,5). Chân dung này không chỉ giúp chúng ta biết mình là ai và đang ở đâu trong lịch 

sử, mà còn mời gọi chúng ta hoán cải để thể hiện chân dung ấy cách chân thực hơn. Quả thế, 

thư gởi tín hữu Hipri mô tả Đức Kitô, khi làm người, đã ý thức "thân thể", hay hiện hữu nhân 

sinh của mình do Thiên Chúa ban tặng là phương thế hay cách thức Ngài hoàn thành Ý muốn 

của Thiên Chúa. Bằng cách đón nhận hiện hữu nhân sinh, Đức Kitô trở nên một trong chúng ta 

và đồng hành với chúng ta trong lịch sử thế giới. Bằng cách đối lập "thân thể" này với các hy 

tế của Lề Luật, thư Hipri nhấn mạnh giá trị cứu độ của "thân thể" này, mà Đức Kitô dâng hiến 

cách vâng phục như hy tế dâng lên Thiên Chúa (x. Hr 10,4-10)1. Như thế, theo thư Hipri, Đức 

Kitô hoàn thành Ý muốn Thiên Chúa và cứu độ chúng ta bằng cách làm người, tức mang lấy 

một "thân thể", vốn có thể dâng lên làm hy tế vâng phục. Nói cách khác, Ngài mang lấy một 

"thân thể" mỏng giòn, "phơi nhiễm" trước đau khổ và sự chết; đỉnh cao của sự "mỏng giòn" ấy 

được thể hiện trên Thập giá. Dựa trên ý nghĩa của "thân thể" Đức Kitô, như là một hiện hữu 

mỏng giòn, như là sự chuẩn bị cho mầu nhiệm Vượt Qua, và như phương thế để Thiên Chúa 

đồng hành với nhân loại trong lịch sử, chúng ta có thể trình bày chân dung Giáo Hội hậu đại 

dịch bằng ba nét chính sau: thân thể tính mỏng giòn, sự vượt qua và tính hiệp hành. 

 

1. Thân thể tính mỏng giòn – một Giáo Hội của mầu nhiệm Làm Người 

Như Đức Kitô có một "thân thể", Giáo Hội với tư cách là Nhiệm Thể Đức Kitô trên trần gian, 

cũng mang nét thân thể tính, mỏng giòn trước các thay đổi của lịch sử, của khổ đau, cái chết và 

ngay cả tội lỗi. Thân thể tính này được biểu lộ rõ nét trong suốt đại dịch covid-19. Đại dịch 

covid-19 nhắc nhở toàn nhân loại về tính mỏng giòn của mình, nó cũng phơi bày rõ nét thân 

thể tính của Giáo Hội. Thân thể tính của Giáo Hội có thể mang nhiều ý nghĩa, nhưng ở đây 

chúng ta có thể kể ra ba nghĩa thể chế, con người và luân lý. Về mặt thể chế, thân thể tính ám 

chỉ tới các yếu tố hữu hình của Giáo Hội (x. Lumen Gentium, 8) vốn bị ảnh hưởng nặng nề bởi 

đại dịch. Về mặt con người, thân thể tính có thể chỉ về người nghèo, vốn là những người bị ảnh 

hưởng nặng nền nhất bởi đại dịch2. Chúng ta thường nghĩ về "người nghèo" như đám đông 

 
1 X. Albert Vanhoye, L' Epistola agli Ebrei – "Un Sacerdote Diverso", trans. Carlo Valentino (Bologna: 

Centro Editoriale Dehoniano, EDB, 2010), 25-27, 220-221; Raymond Brown, Josephy Fitzmyer and Roland 
Murphy, eds., The New Jerome Biblical Commentary (New Jersey: Prentice Hall, 1990), 938. 

2 "Người nghèo" ở đây bao gồm tất cả những ai đã qua đời trong cô đơn vì đại dịch, những ai mất người 
thân mà không thể nhìn thấy họ lần cuối, những trẻ em mồ côi, những người mất việc, những người đói khổ vì 
đại dịch, v.v. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 67 

không rõ khuôn mặt, đại dịch nhắc nhở chúng ta không nghĩ về họ như những con số thống kê, 

nhưng như những con người thật, có mặt có tên như Lazaro (x. Lc 16,20). Cuối cùng, về mặt 

luân lý, thân thể tính chỉ về việc Giáo Hội ôm ấp những tội nhân như chúng ta, những người đã 

góp phần làm cho đại dịch thành "nhân tai" và trầm trọng hơn. Quả thế, đại dịch covid-19 không 

chỉ là thiên tai mà còn là kết quả của việc chúng ta bóc lột thiên nhiên thái quá; đại dịch cũng 

trở nên trầm trọng hơn do lòng tham, sự sợ hãi, sự vô tâm, tâm thế cá nhân chủ nghĩa và cơ hội 

chủ nghĩa của chúng ta. 

Do đó, có thể nói rằng chân dung Giáo Hội Á Châu hậu đại dịch nổi rõ nét vẽ của đau khổ3, 

vốn vừa là hậu quả của tội vừa là cơ hội của ân sủng. Đại dịch đã để lại vết thương sâu xa trên 

thân xác, tâm trí và tinh thần người dân Châu Á, mà không phải lúc nào vết thương đó cũng 

được nhận ra. Cùng đau khổ với mọi người dân Châu Á, Giáo Hội sống thân thể tính của mình, 

ít nhất theo ba cách sau: 

Giáo Hội tại Châu Á ý thức rằng với tư cách là một thực thể tại thế, Giáo Hội cũng "phơi nhiễm" 

trước những biến động lịch sử, rằng các yếu tố hữu hình của Giáo Hội có thể bị tác động và 

phải thay đổi tuỳ vào hoàn cảnh lịch sử, để đáp ứng nhu cầu con người, vốn luôn biến đổi theo 

thời gian. Các dân tộc Á Châu, vốn đặt nặng lối sống cộng đồng, đã bị ảnh hưởng rất nhiều từ 

đại dịch khi mà các sinh hoạt cộng đồng xã hội bị ngưng trệ.  

Giáo Hội tại Châu Á cũng ý thức rằng, trong cung lòng mình hay liên hệ với mình, người nghèo 

của Thiên Chúa là những người bị ảnh hưởng nhiều nhất bởi đại dịch. Chính họ, những người 

nghèo đau khổ là thân thể đích thực của Đức Kitô (x. Mt 25) và là đại diện chân thực nhất của 

Giáo Hội, vì họ thuộc về cốt lõi của căn tính và hiện hữu của Giáo Hội. Hiện diện ở Châu Á, 

lục địa có nhiều người nghèo nhất, Giáo Hội cảm nhận nỗi đau của người nghèo như nỗi đau 

của chính mình và ý thức rõ nét hơn mình là Giáo Hội của những người nghèo thế nào. 

Giáo Hội cũng ý thức rằng tội lỗi của con cái mình góp phần làm cho đại dịch trở nên trầm 

trọng hơn. Đại dịch đã không chỉ biến chúng ta thành nạn nhân mà còn phơi bày tội lỗi xấu xa 

của chúng ta, trong tư cách cá nhân và tập thể. Hiện diện ở Châu Á, với nhiều quốc gia mang 

tiếng vì nạn tham nhũng và bóc lột người nghèo, ngay cả khi đại dịch đang diễn ra, thành viên 

Giáo Hội cần tự nhắc nhở rằng mình là tội nhân cần được tha thứ, sám hối và hoán cải. Với tư 

cách là thừa tác viên của Giáo Hội, chính chúng ta đã không chỉ ngăn cản mà còn đẩy anh chị 

em chúng ta xa khỏi vòng tay yêu thương tha thứ của Mẹ Giáo Hội. Trong tâm trí chúng ta, 

trong những quy chuẩn và cấu trúc xã hội chúng ta luôn tồn tại một loại "virus" của ích kỷ, 

dửng dưng và bóc lột, mà covid-19 chỉ là chất xúc tác làm cho nó mạnh hơn4. Vì thế, Giáo Hội 

tại Châu Á hậu đại dịch, dựa vào lòng thương xót vô biên của Thiên Chúa không chỉ sám hối 

mà còn hoán cải bằng cách thực hiện những phương cách ngăn chặn để những "đại dịch" về 

đạo đức như thế không xảy ra nữa.  

 
3 Châu Á thiệt hại với gần 200 triệu người phát hiện bị nhiễm và khoảng 1,5 triệu người chết vì covid-19 

(x. https://www.worldometers.info/coronavirus/, truy cập ngày 23.09.2022), cùng với các hậu quả nghiêm 
trọng khác liên quan đến gia đình, công việc, kinh tế, cuộc sống của người dân. Về phần Giáo Hội, các hiện 
tượng như nhà thờ bị đóng cửa, mọi hoạt động phụng vụ và mục vụ bị ngưng, cộng đoàn bị phân tán vì đại 
dịch, v.v. đã để lại những hậu quả còn tồn đọng lâu dài, với mức độ khác nhau tuỳ vào nơi chốn và văn hoá (x. 
FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic: Theological Reflection from Asian PerspectivesI, Part 1, B; tài liệu 
có thể được tải về từ https://fabc.org/document/fabc-papers-168/ và https://fabc.org/document/fabc-papers-
169/). 

4 X. FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic, Part 2, A, II, 1; C, II. Chúng ta có thể nghĩ tới gần 2000 
chuyến bay mang danh là "giải cứu" nhưng thực chất là bóc lột đồng bào, các hợp đồng mờ ám trong việc mua 
sắm thiết bị y tế xảy ra ngay trong đại dịch, v.v. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 68 

Tóm lại, Giáo Hội tại Châu Á hậu đại dịch sống mầu nhiệm Làm Người bằng cách ý thức và 

thừa nhận thân thể tính của mình, vốn mỏng giòn trước đau khổ và các biến động lịch sử. Sống 

thân thể tính này và cùng đau khổ với nhân loại, Giáo Hội sống căn tính đích thực của mình 

không chỉ như là thực tại đến từ Thiên Chúa mà còn là Giáo Hội hiện hữu trong thế giới và cho 

thế giới (x. Gaudium et Spes, 1). 

 

2. Vượt qua từ đau khổ tới chữa lành – một Giáo Hội của mầu nhiệm Vượt Qua  

Công cuộc Làm Người của Đức Kitô liên hệ chặt chẽ và hướng về mầu nhiệm Vượt Qua như 

là đỉnh điểm và sự hoàn thành của mình5. Tương tự, thân thể tính mỏng giòn của Giáo Hội Á 

Châu chỉ có ý nghĩa và giá trị đích thực khi được nhìn trong ánh sáng mầu nhiệm Thập Giá và 

sự Phục Sinh của Đức Kitô (x. Giáo Lý Hội Thánh Công Giáo, 618). Giáo Hội trải qua đại dịch 

không chỉ như một trong số những tai hoạ của lịch sử mà còn như một trải nghiệm cụ thể của 

mầu nhiệm Vượt Qua. 

Đức Kitô, với "thân thể" của mình, đã có thể mang lấy tội lỗi, bệnh tật của nhân loại và chữa 

lành họ (x. 1Pr 2,24). Cũng thế, thân thể tính mỏng giòn là cơ hội và phương thế để Giáo Hội 

sống mầu nhiệm Vượt Qua của Đầu của mình. Quả thế, các trải nghiệm chúng ta có trong đại 

dịch mang những đầy đủ những nét của kinh nghiệm Thập Giá và Phục Sinh của Đức Kitô. 

Thực tế, rất nhiều người, đặc biệt là những người nghèo khổ, đã sống mầu nhiệm ấy cách anh 

hùng trong suốt đại dịch6. Giáo Hội hậu đại dịch vẫn mang và cần duy trì dấu ấn không phai 

nhoà của Mầu nhiệm Vượt Qua ấy. 

Như người tôi tớ đau khổ, âm thầm mang lấy tội của người khác mà không mở lời than trách 

(x. Is 52,13–53,12), nhiều người, ngay cả những tội nhân như chúng ta, đã chịu đau khổ cách 

vô cớ mà không lên tiếng than trách bất kỳ ai khác. Đây vẫn còn là hoàn cảnh hiện tại khi mà 

cuộc chiến vô cớ ở Ukraina đang diễn ra. Bao người dân vô tội trên toàn thế giới vẫn đang âm 

thầm chịu đựng những khó khăn và đau khổ do cuộc chiến gây ra, chỉ vì tham vọng ích kỷ của 

một số ít người. Những đau khổ bất công vô cớ này sẽ vô nghĩa và vô ích nếu không được trải 

nghiệm dưới ánh sáng của Thập giá Đức Kitô. Chính ở đây chúng ta thấy vai trò của Giáo Hội 

đối với thế giới: Giáo Hội hiện hữu để cùng trải qua những thăng trầm, cùng đau khổ với thế 

giới, nhưng cũng để chiếu ánh sáng ý nghĩa vào những trải nghiệm đen tối của thế giới đau khổ. 

Giáo Hội là và nên là Giáo Hội của mầu nhiệm Vượt Qua. Chỉ Đức Kitô, Đấng âm thầm chịu 

những đau khổ vô cớ và bất công, nhưng với tình yêu dành cho Chúa Cha và toàn nhân loại, 

chỉ Ngài mới có thể mang lại cho chúng ta ánh sáng của ý nghĩa, của hy vọng và của sự sống. 

Nhìn lên Đức Kitô trên Thập giá, Giáo Hội hậu đại dịch không chỉ ý thức những đau khổ và tội 

lỗi của con cái mình, nhưng còn đảm nhận thân thể tính mỏng giòn của mình cách vâng phục 

và với tình yêu. Cái "nhìn" này, vốn là thái độ đức tin nội tâm, là bước đầu tiên quan trọng 

hướng tới chữa lành và cứu độ (x. Ga 3,14-15; Ds 21,8-9), trước khi chúng ta bàn về các phân 

tích và kế hoạch mang tính khoa học, xã hội hay mục vụ. Việc nhấn mạnh mầu nhiệm Vượt 

Qua rất phù hợp với người dân Châu Á, nhiều người trong số họ rất sùng kính các cử hành Tuần 

Thánh và linh đạo Thập Giá7. Hơn nữa, nhiều người, nếu không muốn nói là đa số người dân 

 
5 Hans Urs von Balthasar, Mysterium Paschale: The Mystery of Easter, trans. Aidan Nichols, O.P. 

(Michigan: William B. Eerdmans Publishing Co., 1993), 11-48. 
6 X. FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic, Part 2, A, II, 2. 
7 Ví dụ, ở Philippines và Việt Nam, không kể những thực hành cực đoan mang tính mê tín, đối với nhiều 

người qua nhiều thế kỷ, các cử hành trong Tuần Thánh là xương sống của năm phụng vụ. Đời sống thiêng liêng 
của nhiều người vốn nguội lạnh suốt năm phụng vụ, bỗng trở nên sống động trong Mùa Chay và Tuần Thánh, 
với những cử hành mang đậm nét văn hoá riêng hoặc đã bắt rễ sâu xa vào văn hoá họ qua nhiều thế kỷ. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 69 

Châu Á đang sống mầu nhiệm Vượt Qua trong suốt lịch sử bị bách hại hay đàn áp của họ, trong 

quá khứ cũng như hiện tại. Tinh thần của mầu nhiệm Vượt Qua đã ở trong xương máu họ.  

Tuy nhiên, đại dịch không chỉ gợi lên đau khổ và tội lỗi, mà còn là khoảnh khắc của ân sủng; 

nó đưa ra những cơ hội chứ không chỉ thách đố; nó đã gây tổn thương cho chúng ta nhưng cũng 

làm chúng ta mạnh mẽ hơn cả về mặt thể lý, xã hội, luân lý và đức tin. Thực tại Phục Sinh đã 

được thể hiện trong suốt đại dịch và sau đó. Đức Kitô Phục Sinh và Thần Khí của Ngài hoạt 

động mạnh mẽ nơi những người hy sinh ích lợi cá nhân để phục vụ người khác, nơi những sáng 

tạo, liên đới và biến đổi trong nhiều khía cạnh của đời sống cá nhân và xã hội8. Giáo Hội hậu 

đại dịch đã vượt qua đại dịch dưới cờ của Đấng Phục Sinh và vẫn cần giữ Tinh Thần Phục Sinh 

của Ngài sống động trong đời sống và hoạt động của mình. Một cách thực tiễn, điều này có 

nghĩa canh tân phụng vụ, hoạt động mục vụ, tổ chức và các yếu tố hữu hình khác của Giáo Hội, 

sao cho Giáo Hội luôn có thể đáp ứng các nhu cầu luôn thay đổi của con người. Sống tinh thần 

Phục Sinh cũng có nghĩa quan tâm hơn tới người nghèo, không chỉ loan báo Tin Mừng cho họ 

bằng lời nói mà còn hỗ trợ thực tế để họ có đời sống tốt đẹp hơn. Cuối cùng, sống tinh thần 

Phục Sinh còn có nghĩa bức gốc tội lỗi nơi con cái của Giáo Hội, bằng cách thay đổi lòng (meta-

noia) và thay đổi lối sống, chống lại tinh thần và lối sống thế gian. 

Đức Kitô Phục Sinh, khi hiện ra với các môn đệ, dù vẫn mang những vết thương của Thập giá, 

mang đến cho họ bình an, hiệp nhất, tha thứ, chữa lành ,v.v. (x. Ga 20,24-29). Ngài mang đến 

ơn cứu độ dưới nhiều dạng thức khác nhau, tương ứng với nhu cầu đa dạng của những con 

người khác nhau. Tương tự, Giáo Hội hậu đại dịch, dù vẫn mang nơi mình những hậu quả của 

đại dịch, luôn khao khát mang đến cho con người sự chữa lành toàn diện phát xuất từ Thiên 

Chúa nơi Đức Kitô và Thần Khí của Ngài. Sự chữa lành toàn diện này bao gồm mọi chiều kích 

thiêng liêng, luân lý, xã hội, thể lý và vũ trụ. 

Tóm lại, sống trong đại dịch, Giáo Hội tại Châu Á sống mầu nhiệm Thập Giá của Đức Kitô; 

vượt qua đại dịch, cả theo nghĩa đen và nghĩa thiêng liêng, Giáo Hội được chữa lành và trở nên 

sống động hơn nhờ Thần Khí của Đấng Phục Sinh. Giáo Hội tại Châu Á hậu đại dịch có thể 

tiếp tục sống mầu nhiệm Vượt Qua bằng cái nhìn đức tin hướng lên Thập Giá, đảm nhận những 

đau khổ bằng Tinh Thần vâng phục và yêu thương mà Đức Kitô dành cho Thiên Chúa và nhân 

loại. Giáo Hội tiếp tục để Tinh Thần này làm cho mình sống động bằng nỗ lực liên tục canh tân 

chính mình nhằm mang lại sự chữa lành toàn diện cho nhân loại. 

 

3. Hiệp hành – một Giáo Hội của mầu nhiệm Hiện Xuống 

Đại dịch cho thấy chúng ta liên hệ với nhau thế nào, cả về thể lý, tâm lý lẫn xã hội và lịch sử, 

rằng không ai có thể được cứu đến khi tất cả được cứu. Từ đại dịch, nhân loại đã học bài học 

liên đới và đã có nhiều nghĩa cử cao đẹp ở mọi cấp độ cá nhân, cộng đoàn, quốc gia và quốc 

tế9. Giáo Hội hậu đại dịch có thể tham gia và đồng hành với nhiều người thiện chí trong nỗ lực 

liên đới này, và hiệp hành là phương thế thức thời để làm việc này. 

Với "thân thể" mình, Đức Kitô hiện diện giữa chúng ta, nhưng sự hiện diện thể lý của Ngài dẫn 

đưa chúng ta đến một thể thức hiện diện khác của Ngài, mang tính thiêng liêng, vốn đạt đỉnh 

cao nơi sự Phục Sinh và việc trao ban Thần Khí của Đấng Phục Sinh. Điều này diễn ra rõ nét 

trong ngày Lễ Ngũ Tuần, khi Thần Khí hiện xuống trên các môn đệ Đức Kitô. Đây cũng là kinh 

nghiệm của chúng ta ngày nay về sự hiện diện của Ngài. Chúng ta có thể xem xét ba đặc tính 

 
8 Điều này được mô tả chi tiết hơn trong tài liệu FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic. 
9 Những nghĩa cử cao đẹp như chăm sóc người bệnh trong gia đình, làng xóm, phân phát thức ăn, bình 

oxy, v.v. ở cấp độ địa phương và quyên tặng vaccine, thuốc men, v.v. ở cấp độ quốc gia và quốc tế. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 70 

của mầu nhiệm Hiện Xuống, có thể áp dụng cho tiến trình hiệp hành mà Giáo Hội đang tiến 

hành: hiện diện, hướng tha và thúc bách. 

Trước hết, đặc tính hiện diện: Khi đón nhận Thần Khí của Đấng Phục Sinh vào ngày Lễ Ngũ 

Tuần, các tông đồ không còn giam hãm mình trong sợ hãi nữa. Cảm nhận thế giới là nhà, họ 

lao ra khỏi phòng kín và lao vào thế giới để gặp gỡ con người thuộc các văn hoá khác nhau, nói 

với họ về Tin Mừng theo cách mà họ hiểu được (x. Cv 2,1-11). Hiệp hành không chỉ là lên kế 

hoạch và làm việc chung với nhau, không chỉ là chia sẻ cái "có" và cái "làm" của nhau, mà 

trước hết là tham dự vào cái "là" của nhau. Hiệp hành trước hết đến từ việc thưởng ngoạn sự 

hiện diện của nhau cách tự nhiên, với niềm vui và tình yêu, từ việc lắng nghe nhau cách sâu xa 

và thấu cảm, từ việc đồng hành với nhau trong niềm vui nỗi buồn của cuộc sống, v.v. Như thế, 

hiệp hành chỉ về cái "là" của mầu nhiệm Giáo Hội, chứ không chỉ nói lên điều Giáo Hội phải 

"làm"; hiệp hành thuộc về chính bản chất của Giáo Hội chứ không chỉ là đặc nét trong cách 

Giáo Hội quản trị và thi hành sứ vụ. Các trải nghiệm trong đại dịch đã dạy và chuẩn bị chúng 

ta cho một sự hiệp hành chặt chẽ hơn với toàn nhân loại, Giáo Hội hậu đại dịch được mời gọi 

tiếp tục tinh thần đó.   

Thứ hai, đặc tính hướng tha: Có thể nói rằng, các môn đệ Đức Kitô đón nhận Thần Khí không 

chỉ khi đang tụ họp trong nhà (x. Cv 2,2-4), mà còn trong khi họ gặp gỡ con người và rao giảng 

Tin Mừng cho họ (x. Cv 2,5tt). Tương tự, tinh thần hiệp hành mời gọi chúng ta hướng về người 

khác, hiện diện, đồng hành và rao giảng Tin Mừng cho họ. Khi nói về "người khác", ba "đối 

tác" có thể được nhấn mạnh trong tiến trình hiệp hành của Giáo Hội tại Châu Á. Trước tiên, 

hiệp hành cần được tiến hành từ cấp độ căn bản nhất là gia đình, vốn có thể được gọi là "Giáo 

Hội tại gia" (LG 11); nói cách khác, Giáo Hội cần hiệp hành ngay ở cấp độ tại gia của mình. 

Các gia đình đã trải qua đại dịch với những mất mát và hồi sinh riêng của mình10. Một trong 

những nét thiết yếu của Giáo Hội tại gia là khả năng hình thành một mái ấm, một cộng đoàn 

những ngôi vị yêu thương, đối thoại với nhau (x. Familiaris Consortio, 18), chứ không chỉ là 

nơi trú ngụ của những cá nhân. Tiến trình hiệp hành mời gọi Giáo Hội hậu đại dịch đặc biệt chú 

trọng mục vụ chăm sóc gia đình. Cùng với đó là mục vụ giới trẻ, những người mà tương lai của 

họ là một tình trạng "bình thường mới" vốn không thể bình thường lại như xưa. Xét rằng Châu 

Á là lục địa đông người trẻ và rằng tinh thần đặt nặng các giá trị gia đình của người Châu Á 

đang bị thách đố mạnh mẽ bởi chủ nghĩa toàn cầu hoá, hiệp hành ở cấp độ gia đình và người 

trẻ có thể là một trong những điểm nhấn của Giáo Hội tại Châu Á hậu đại dịch.  

 Thứ đến, Giáo Hội cũng có thể sống tinh thần hiệp hành với những người ngoài biên giới hữu 

hình của mình, những người thuộc tôn giáo khác, những người thiện chí, v.v. Với "thân thể" 

mình, Đức Kitô đã tham dự vào lịch sử và các điều kiện nhân sinh khác của chúng ta. Theo 

nhiều nghĩa, Ngài dựa vào chúng ta và lịch sử chúng ta để hoàn thành hiện hữu và sứ mạng 

mình. Mang lấy hiện hữu nhân sinh, Đức Kitô suy nghĩ và làm việc theo cách chúng ta suy nghĩ 

và làm việc; Ngài học cách vâng phục Cha, tức là thực hiện cái "là" của mình như là Con Thiên 

Chúa, bằng cách chịu đau khổ nơi "thân thể" Ngài (x. Hr 5,8). Tương tự, Giáo Hội tại Châu Á 

có thể trở nên chính mình bằng cách học vâng phục trong những biến động của lịch sử nhân 

loại. Như Đức Kitô, Giáo Hội dựa vào con người để hoàn thành hiện hữu và sứ mạng mình. 

Xét rằng người Công Giáo chỉ là thiểu số nhỏ ở Châu Á, dạng thức hiệp hành này càng trở nên 

cấp bách và cần thiết hơn lúc nào hết đối với Giáo Hội hậu đại dịch.  

Cuối cùng, hiệp hành cũng có thể áp dụng cho mối tương quan của chúng ta với vũ trụ và thiên 

nhiên. Dù tác động trên mọi khía cạnh đời sống con người, đại dịch covid-19 được cảm nhận 

trước hết như là cuộc tấn công vào thân xác chúng ta, vốn là một phần của "một toàn thể, mà 

 
10 X. FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic, Part 2, A, II & III. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 71 

toàn thể đó cấu thành sự hiệp nhất của toàn bộ vũ trụ vật chất"11. Nói cách khác, thân xác là 

cách thức chúng ta sống mối tương quan thuộc về vũ trụ và thiên nhiên. Tấn công vào thân xác 

chúng ta, đại dịch cho thấy sự xung khắc giữa chúng ta và thiên nhiên; nó dạy chúng ta bài học 

cay đắng rằng phá huỷ thiên nhiên là phá huỷ chính mình. Hiện diện với thiên nhiên, thưởng 

ngoạn sự hiện hữu của nó, lắng nghe "tiếng rên siết và quằn quại" của nó (x. Rm 8,22), đồng 

hành với nó trong những thay đổi và tiến hoá của nó, v.v. đó chỉ là một vài trong nhiều cách 

thức chúng ta có thể làm để hiện thực hoá hiệp hành với thiên nhiên. Đã từ lâu chúng ta được 

mời gọi quan niệm việc "làm chủ thiên nhiên" (x. St 1,26.28) không như mối tương quan một 

chiều, sử dụng thiên nhiên nữa, mà như cùng "nhảy múa" với thiên nhiên theo nhịp điệu của Ba 

Ngôi12. Xét rằng người dân Châu Á có mối tương quan rất đặc thù với thiên nhiên – vừa chìm 

đắm trong thiên nhiên vừa phá hoại thiên nhiên tàn bạo – Giáo Hội tại Châu Á hậu đại dịch 

được mời gọi chú trọng cấp độ này của tiến trình hiệp hành. 

Đặc tính thứ ba của hiệp hành, thúc bách: Trong biến cố Hiện Xuống, chúng ta nhận thấy trong 

tâm trí các môn đệ Đức Kitô có một cảm thức thúc bách, tương tự như điều thánh Phaolô diễn 

tả sau này (x. 2Cr 5,14). Sau khi nhận Thần Khí, họ tức khắc bắt đầu nói các thứ tiếng mà Thần 

Khí làm cho họ có thể nói (x. Cv 2,4); các hoạt động truyền giáo của họ sau này cũng cho thấy 

cảm thức thúc bách đó. Tương tự, tiến trình hiệp hành không hề là một cuộc tụ họp vui chơi 

của những người thích tận hưởng những thú vui hời hợt, nhưng hiệp hành gợi lên một cảm thức 

cấp bách nơi chúng ta. Người ta hay mô tả tình hình hậu đại dịch như là "bình thường mới", bởi 

lẽ cuộc sống trong tình huống "khẩn cấp" rất dễ gây căng thẳng và chỉ có thể tiếp diễn trong 

một tình huống "bình thường". Âu cũng là lẽ thường tình, chúng ta có khuynh hướng muốn 

cuộc sống trở lại bình thường. Tuy nhiên, đại dịch cũng cảnh báo chúng ta về tình huống "khẩn 

cấp" về nhiều mặt của nhân loại, để chúng ta không tự mãn phớt lờ các vấn đề và cho rằng mọi 

thứ vẫn diễn tiến bình thường. Tin Mừng cũng mời gọi chúng ta tránh lối sống ỷ y, tự mãn hay 

hưởng thụ như thể thế giới đang trong trạng thái bình thường (x. Lc 12,16-20) mà cần phải sống 

như trong tình huống cấp bách, vì thế giới này đang qua đi và Đức Kitô sắp đến rồi (x. 1Cr 

7,29-31). Tính thúc bách của Tin Mừng mời gọi chúng ta xác quyết sâu xa về căn tính Kitô 

hữu, sẵn sàng tìm mọi cách dấn thân, sẵn sàng chịu cực khổ để loan truyền chân lý và giá trị 

Phúc Âm, cũng như sẵn sàng hy sinh thân mình cho Thiên Chúa và cho anh chị em đồng loại, 

v.v. Châu Á, lục địa đông dân nhưng với tỉ lệ Kitô hữu nhỏ bé, gợi lên trong chúng ta cảm thức 

cấp bách đó của Tin Mừng; chúng ta không được phép mãn nguyện, ỷ y với những thành quả 

trong những giáo xứ nhỏ bé của mình; đồng lúa của Chúa vẫn bao la rộng lớn và chín vàng, cần 

nhiều thợ gặt. Châu Á cũng là vùng đất của nhiều vị tử đạo, trong quá khứ cũng như hiện tại; 

người dân Châu Á, không chỉ hiền lành và tìm kiếm sự hài hoà, mà còn kiên định, dấn thân và 

sẵn sàng hy sinh. Phúc Âm đã đến với Châu Á qua các thừa sai ngoại quốc cũng như bản địa, 

những người sống cảm thức thúc bách của Tin Mừng. Ngày nay, Kitô hữu Á Châu vẫn cần để 

Tin Mừng thúc bách chúng ta giữ cho ngọn lửa đức tin và loan truyền ơn cứu độ cho chính 

đồng bào mình và những người khác. 

Kết luận 

Tóm lại, thân thể tính là cách thế thức thời để Giáo Hội sống hiệp hành, vốn là hoa trái của 

Thần Khí và thuộc về bản chất Giáo Hội. Giáo Hội tại Châu Á hậu đại dịch được mời gọi đồng 

hành cách đặc biệt với các gia đình, với người trẻ; Giáo Hội cũng cần tiếp tục mở ra với mọi 

người thuộc mọi văn hoá, tôn giáo khác, và ngay cả với thiên nhiên. 

 
11 Karl Rahner, "Death" in Encyclopedia of Theology – The Concise Sacramentum Mundi, ed. K. Rahner 

(New York: Burns & Oates, 1975), 330: "the totality which constitutes the unity of the material universe". 
12 Cf. FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic, Part 3, C. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 72 

Kết luận, bắt đầu bằng hình ảnh "thân thể" mà Đức Kitô nhận lãnh từ Thiên Chúa khi làm 

người, chúng ta đã khám phá một hình ảnh về Giáo Hội tại Châu Á liên kết chặt chẽ với các 

mầu nhiệm của Đức Kitô và Thần Khí. Thân thể tính của Giáo Hội là phương thế quan trọng 

để Giáo Hội sống mầu nhiệm Làm Người, Vượt Qua và Hiện Xuống, cùng đi với nhân loại trên 

con đường hướng về Thiên Chúa, Đấng là nguồn và cùng đích mọi sự. 

 

Tài liệu tham khảo 

Albert Vanhoye, L' Epistola agli Ebrei – "Un Sacerdote Diverso", trans. Carlo Valentino 

(Bologna: Centro Editoriale Dehoniano, EDB, 2010), 25-27, 220-221. 

FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic: Theological Reflection from Asian 

PerspectivesI, Part 1, B; tài liệu có thể được tải về từ https://fabc.org/document/fabc-

papers-168/ và https://fabc.org/document/fabc-papers-169/ 

FABC-OTC, The Body of Christ in the Pandemic, Part 2, A, II, 1; C, II.  

Hans Urs von Balthasar, Mysterium Paschale: The Mystery of Easter, trans. Aidan Nichols, 

O.P. (Michigan: William B. Eerdmans Publishing Co., 1993), 11-48. 

Karl Rahner, "Death" in Encyclopedia of Theology – The Concise Sacramentum Mundi, ed. K. 

Rahner (New York: Burns & Oates, 1975), 330. 

Raymond Brown, Josephy Fitzmyer and Roland Murphy, eds., The New Jerome Biblical 

Commentary (New Jersey: Prentice Hall, 1990), 938. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

https://fabc.org/document/fabc-papers-169/


CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Cùng Thuộc Về Một Gia Đình Dân Chúa – Ơn Gọi Thánh Hiến Hiệp 

Hành Với Phẩm Trật Giáo Hội”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 73-79. DOI: 

https://doi.org/10.54855/csl.25549  

Cùng Thuộc Về Một Gia Đình Dân Chúa – Ơn Gọi Thánh Hiến Hiệp Hành Với 

Phẩm Trật Giáo Hội 

Belonging to One People of God: Consecrated Vocations in Synodal Communion with the 

Church’s Hierarchy 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25549  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 30/09/2025  Revision: 03/12/2025 Accepted: 19/12/2025 Online: 19/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: consecrated 

life; hierarchy; religious–

diocesan relations; 

synodality; Church in 

Vietnam 

This article addresses common misunderstandings in Vietnam 

about “religious” and “diocesan” vocations that can lead 

consecrated life to be treated as foreign or secondary within the 

local Church. On the theological basis of the Church as one yet 

diverse Body, it argues that hierarchy and consecrated life are two 

essential, complementary dimensions of the same ecclesial 

mystery. Drawing on Christus Dominus (1965) and Mutuae 

Relationes (1978), the paper highlights their shared mission of 

proclaiming the Gospel and calls both clergy and religious to live 

synodality through communion, mission, and participation. It also 

stresses mutual responsibility in formation. In this framework, 

religious superiors and diocesan bishops are invited to discern 

together beyond a “permission” logic, so that diverse apostolates 

serve the unity of the diocesan family as the Church in Vietnam 

advances on the synodal path. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: đời sống thánh 

hiến; phẩm trật; dòng–

triều; hiệp hành; Giáo 

Hội Việt Nam 

 Bài viết tháo gỡ những ngộ nhận tại Việt Nam về “dòng” và 

“triều”, khiến đời sống thánh hiến đôi khi bị xem như ngoại lai 

hoặc thứ yếu trong Giáo Hội địa phương. Trên nền tảng Giáo Hội 

như một Nhiệm Thể duy nhất nhưng đa dạng, tác giả cho thấy 

phẩm trật và đời tu là hai chiều kích thiết yếu, bổ túc nhau trong 

cùng một mầu nhiệm Giáo Hội. Dựa vào Christus Dominus (1965) 

và Mutuae Relationes (1978), bài viết nhấn mạnh sứ mạng chung 

loan báo Tin Mừng và kêu gọi sống hiệp hành bằng hiệp thông, sứ 

mạng, tham gia. Từ đó, tác giả đề xuất vài hướng mục vụ để tôn 

trọng đặc sủng, tăng đối thoại, và phối hợp dòng–triều trong bối 

cảnh Giáo Hội Việt Nam đang tiến trình hiệp hành. Bài viết nhấn 

mạnh trách nhiệm hỗ tương trong huấn luyện. 
 

https://doi.org/10.54855/csl.25549
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25549


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 74 

Dẫn nhập 

Tuy đời sống thánh hiến, theo nghĩa là lối sống tuân theo các lời khuyên Phúc Âm, đã có ngay 

từ đầu lịch sử Kitô giáo, nhiều giáo dân Việt Nam vẫn chưa hiểu rõ thế nào là "dòng" hay 

"triều", tại sao trong "đời tu trì" của Giáo Hội lại có sự khác biệt dòng-triều1, v.v. Điều này đôi 

khi dẫn đến hệ luận xem đời sống thánh hiến là ngoại lai, không chính thức thuộc về cơ cấu tổ 

chức của Giáo hội địa phương, hoặc như là hình thức tu trì "bậc hai", thứ cấp so với "tu triều". 

Bài viết ngắn gọn này mong muốn giải đáp vấn nạn trên, bằng cách trình bày và diễn giải một 

số điểm của huấn quyền Giáo Hội về mối tương quan giữa các dòng tu và giáo phận, được cụ 

thể hoá qua mối tương quan giữa các tu sĩ và bề trên dòng tu với Đức giám mục, các linh mục 

triều và toàn giáo phận. Bài viết sẽ bắt đầu với nền tảng thần học, nhấn mạnh tính duy nhất của 

Giáo Hội, rằng các ơn gọi thánh hiến tuy đa dạng và có nét đặc thù riêng, vẫn là một phần thiết 

yếu, thuộc về Giáo Hội địa phương và hoàn vũ. Tuy có nhiều hình thức tông đồ khác nhau, họ 

cũng có chung một sứ mạng với toàn Giáo Hội là rao giảng Tin Mừng. Từ đó, bài viết sẽ rút ra 

các hệ luận cụ thể về cách hành xử hiệp hành giữa dòng và triều, đặc biệt trong bối cảnh Giáo 

Hội tại Việt Nam. Hai tài liệu huấn quyền được sử dụng là sắc lệnh Christus Dominus (CD) do 

Đức Giáo Hoàng (ĐGH) Phaolo VI ban hành ngày 28.10.1965 và hướng dẫn Mutuae Relationes 

(MR) do Bộ giám mục kết hợp với Bộ dòng tu & tu hội đời ban hành ngày 14.05.1978. 

 

1. Giáo Hội là một Nhiệm Thể, duy nhất và đa dạng 

Sự hiện hữu và tính đa dạng của đời sống thánh hiến có nền tảng nơi chính bản chất của Giáo 

Hội như là Nhiệm Thể Đức Kitô (x. Rm 12,5; 1Cr 12,13) và Đền Thờ của Chúa Thánh Thần 

(x. Ep 2,19-22). Là Nhiệm Thể Đức Kitô, Giáo Hội là một thực thể duy nhất, nhưng đương 

nhiên bao gồm nhiều chi thể đa dạng. Như vậy, giống như nơi một thân thể bình thường, không 

chỉ tính duy nhất, mà tính đa dạng cũng thuộc về bản chất của Giáo Hội. Tương tự, được làm 

cho sống động bởi Chúa Thánh Thần, Giáo Hội cũng được Ngài gợi hứng và thúc đẩy để sản 

sinh nhiều ơn gọi đa dạng khác nhau, trong đó có ơn gọi đời sống thánh hiến (x. MR 2). 

Vì thế, đời sống thánh hiến và các hình thức đa dạng của nó trong lịch sử, không phải là các 

sáng kiến của con người, hay chỉ đơn thuần là các thích ứng của Giáo Hội cho phù hợp với 

hoàn cảnh và đòi hỏi của các thời đại, nhưng thuộc về bản chất của Giáo Hội, do chính Thiên 

Chúa mời gọi nơi Đức Kitô và qua sự gợi hứng của Chúa Thánh Thần. Với bản chất là sống 

theo các lời khuyên Phúc Âm (nghèo khó, vâng phục, khiết tịnh), đề cao cầu nguyện và làm 

việc tông đồ, đặt mọi sự làm của chung và sống tình bác ái, v.v. đời sống thánh hiến nằm ở 

trung tâm của Giáo Hội, như là biểu hiện và dấu chỉ của sự thánh thiện của toàn Giáo Hội, được 

thể hiện trong đời sống thường ngày, giữa lòng thế giới. Tài liệu MR cho rằng các tu sĩ là giới 

trung gian giữa giáo sĩ và giáo dân, ơn gọi của họ phát xuất từ cả hai giới đó và họ đóng vai trò 

như một ân huệ đặc biệt mà Chúa Thánh Thần ban cho Giáo Hội; việc tận hiến mình cho Thiên 

Chúa qua các lời khấn hứa, trong tình yêu và sự phục vụ làm cho họ thuộc về mầu nhiệm Giáo 

Hội một cách đặc biệt (x. MR 10). Vì là một nét thuộc bản chất Giáo Hội và là sáng kiến đến 

từ Thiên Chúa, nên đời sống thánh hiến cần được "ôm ấp", cổ võ và chăm sóc trong lòng Giáo 

 
1 Chúng tôi dùng hai từ phổ thông ở đây: "dòng" chỉ về các hình thức ơn gọi thánh hiến (bao gồm các dòng tu, 
hội dòng, tu hội đời, hiệp hội/tu đoàn tông đồ, v.v.), "triều" chỉ về các linh mục (nhập tịch vào) giáo phận mà 
không thuộc một dòng tu, hội dòng, hiệp hội tông đồ, tu hội đời, v.v. nào. Tuy theo Giáo Luật, các linh mục triều 
không phải là "tu sĩ", nhưng đối với người Việt Nam, cả các linh mục triều lẫn các tu sĩ đều được xem là những 
người "đi tu" (vì không lập gia đình), nên có thể được gọi chung là những người sống "đời tu trì" ("tu" có nghĩa 
là "sửa", nên trong tiếng Việt, người "đi tu" có nghĩa rất rộng, có thể bao gồm cả giáo dân "tu tại gia"). 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 75 

Hội, chứ không chỉ được "tạm chấp nhận" hay "cho phép" tồn tại trong Giáo Hội và càng không 

thể bị "xua trừ" hay "cấm cản". 

Mối tương quan giữa đời sống thánh hiến và phẩm trật của Giáo Hội được tài liệu Mutuae 

Relationes (số 3) ví như là mối tương quan giữa hai chiều kích vô hình và hữu hình của bí tích2. 

Quả thế, nếu Giáo Hội là Bí Tích (của Đức Kitô), thì chiều kích hữu hình tương ứng với phẩm 

trật của Giáo Hội, chiều kích vô hình được thể hiện nơi đời sống thánh hiến, với những đặc 

sủng đại diện cho đời sống thiêng liêng của toàn Giáo Hội. Nếu chỉ có chiều kích hữu hình hoặc 

vô hình, thì một thực tại không còn là bí tích nữa; tương tự, có thể nói Giáo Hội sẽ không còn 

là Giáo Hội nữa nếu chỉ có phẩm trật mà không có đời sống thánh hiến, và ngược lại. Như hai 

chiều kích hữu hình và vô hình đều thiết yếu và thuộc về cùng một thực thể bí tích, phẩm trật 

và đời sống thánh hiến đều thiết yếu, không thể bị triệt tiêu và cùng nhau làm nên một thực tại 

duy nhất là Giáo Hội. 

Tài liệu MR (số 5-6) còn có một cách nữa để nói lên tính hiệp nhất và sự phân biệt giữa đời 

sống thánh hiến và phẩm trật, đó là mối tương quan giữa Đức Kitô và Chúa Thánh Thần. Đức 

Kitô là Đầu của Nhiệm Thể Ngài là Giáo Hội, còn Chúa Thánh Thần đóng vai trò như là Linh 

Hồn của Nhiệm Thể ấy (x. LG 7). Để thân thể có thể tồn tại, cả đầu (yếu tố hữu hình) lẫn linh 

hồn (yếu tố vô hình) đều thiết yếu; tuy đó là hai thực tại khác nhau, nhưng cùng làm nên một 

thực tại sống động là thân thể. Cũng thế, Đức Kitô và Chúa Thánh Thần, tuy là hai Vị khác 

nhau, nhưng cùng đóng vai trò thiết yếu, làm cho Giáo Hội tồn tại cách sống động như là Nhiệm 

Thể Đức Kitô, chứ không chỉ là tập hợp những con người mà thôi. Mà, Đức Kitô được thể hiện 

rõ nét nơi phẩm trật Giáo Hội, nơi những người đại diện và hoạt động nhân danh Ngài; còn 

Chúa Thánh Thần trao ban những ân sủng phong phú vô biên của Ngài nơi các đặc sủng đa 

dạng của đời sống thánh hiến. Như thế, như Đức Kitô và Chúa Thánh Thần làm nên Nhiệm Thể 

thế nào, phẩm trật và đời sống thánh hiến, tuy khác nhau, nhưng bổ túc cho nhau và cùng nhau 

làm cho Giáo Hội tồn tại và sống động thế ấy. 

Vì thế, tài liệu (số 34) cho rằng thật sai lầm khi coi phẩm trật và đời sống thánh hiến (gọi nôm 

na là triều và dòng) như hai cấu trúc hay hai thực thể độc lập hay đối kháng nhau, mà nên coi 

cả hai như hai chiều kích của cùng một thực tại phong phú của Giáo Hội (x. LG 8). Quả thế, 

như thể chế và đặc sủng là hai chiều kích của Giáo Hội, phẩm trật và đời sống thánh hiến không 

thể tồn tại mà không có nhau, và Giáo Hội không thể thiếu bất cứ điều nào trong hai điều đó. 

Áp dụng những điều nói trên cho Giáo Hội địa phương (giáo phận), chúng ta thấy rằng các 

dòng tu (và hội dòng, tu hội đời, hiệp hội/tu đoàn tông đồ, v.v. từ đây trở đi, xin nói ngắn gọn 

là "dòng tu") hiện diện trong giáo phận đều thuộc về và là một phần thiết yếu của giáo phận. 

Các linh mục triều và các tu sĩ, dưới sự dẫn dắt của giám mục giáo phận như người cha chung, 

cùng nhau làm nên hai chiều kích hữu hình và vô hình, thể chế và thiêng liêng của gia đình giáo 

phận, cùng tham gia vào đời sống giáo phận và cùng đóng góp vào sứ mạng rao giảng Tin Mừng 

của toàn giáo phận. Đời sống của giáo phận sẽ khập khiễng phần nào nếu chỉ có các linh mục 

triều mà không có tu sĩ (x. Vita Consecrata 48); ngược lại, các tu sĩ không thể tồn tại và hoạt 

động bên ngoài hoặc không liên quan gì đến phẩm trật của Giáo Hội địa phương. Các tu sĩ, dù 

là dòng giáo hoàng hay dòng miễn trừ, cũng là con cái của giáo phận, vì họ thuộc về Giáo Hội 

hoàn vũ nơi giáo phận này. Đức giám mục giáo phận không chỉ là cha, chăm sóc cho các linh 

mục triều, mà còn là cha của các tu sĩ (và giáo dân) nữa.  

 

 

 
2 Vốn được sách bổn định nghĩa là "dấu chỉ bên ngoài [hữu hình] chuyển thông ơn thánh bên trong [vô hình]". 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 76 

2. Chung một sứ mạng rao giảng Tin Mừng 

Nền tảng thần học nói trên về sự khác biệt, tính thiết yếu và tương quan hỗ tương giữa phẩm 

trật và đời sống thánh hiến cũng dẫn đến tính đa dạng và hiệp nhất trong sứ mạng của cả hai 

trong Giáo Hội. Cả hai không chỉ cùng thuộc về bản chất Giáo Hội mà còn có chung một sứ 

mạng duy nhất là loan báo Tin Mừng. 

Tài liệu MR (số 7) cho rằng ĐGM có sứ vụ gồm ba chiều kích không thể phân chia (tư tế, ngôn 

sứ, vương đế), tức là ngài có toàn quyền, cả toà ngoài lẫn toà trong, trong giáo phận. Sứ vụ của 

ngài không chỉ giới hạn vào việc quản trị bên ngoài, với những cơ cấu, luật lệ; ngài còn là thầy 

dạy và người hướng dẫn đời sống thiêng liêng của toàn giáo phận. Vì thế, ngài không chỉ là 

người cai quản đời tu theo luật (chức năng vương đế), mà còn đại diện Đức Kitô thực hành việc 

thánh hiến các tu sĩ (tư tế) và chăm lo dạy dỗ và huấn luyện đời sống thiêng liêng của họ nữa 

(ngôn sứ). Do đó, ngài phải là người quan tâm cổ võ đời sống thánh hiến, đề cao chiều kích 

thiêng liêng của Dân Chúa trong giáo phận, bằng cách chú trọng việc cầu nguyện, v.v. Cổ võ 

và đề cao việc cầu nguyện, ngài phải chăm lo đặc biệt cho đời tu chiêm niệm trong giáo phận 

(x. MR 23). Vì thế mà trong thực tế, nhiều giám mục đã mời các dòng chiêm niệm đến lập cộng 

đoàn trong giáo phận mình, không phải vì họ có thể giúp gì cho việc mục vụ trong giáo phận, 

nhưng vì lợi ích thiêng liêng của việc cầu nguyện, vốn là việc tông đồ cao cả nhất.  

Vì có toàn quyền như thế, ĐGM phải cẩn trọng tránh rơi vào cách hành xử độc tài, nhưng luôn 

hành xử cách thiêng liêng, sao cho vừa là nhà lãnh đạo vừa là thành viên của Dân Chúa, vừa là 

cha vừa là anh em của các linh mục tu sĩ, vừa là thầy vừa là người môn đệ Đức Kitô (x. MR 9). 

Ngài không chỉ bận tâm với việc đào tạo ơn gọi linh mục (triều) cho giáo phận, mà còn quan 

tâm việc huấn luyện các tu sĩ hiện diện trong giáo phận, vừa giúp họ trung thành với đặc sủng 

riêng của ơn gọi họ vừa tạo điều kiện để họ hoà nhập vào đời sống và sứ mạng của toàn giáo 

phận. Ngài có thể gặp gỡ các bề trên dòng tu, không chỉ để huấn giáo hay nói chuyện xã giao, 

mà còn để bàn thảo những chủ đề về huấn luyện và sứ vụ, hỗ trợ các dòng tu trong việc tông 

đồ của họ (x. MR 33).  

Những điều vừa nói trên cũng có thể được áp dụng ở cấp độ giáo xứ, về vai trò của cha chánh 

xứ với các tu sĩ và cộng đoàn của họ hiện diện trong giáo xứ, cũng vẫn với tiêu chuẩn là vừa 

giữ đặc sủng riêng của mỗi dòng, vừa liệu sao cho có sự điều hoà trong đời sống và sứ mạng 

của toàn giáo xứ và giáo phận. Tuy dòng-triều có những nét khác nhau trong đời sống và sứ vụ, 

các dòng cũng có những nét riêng tuỳ theo đặc sủng mình, nhưng xét cho cùng, tất cả chúng ta 

đều thuộc về Giáo Hội, cụ thể là Giáo Hội địa phương này, và cùng chia sẻ một sứ mạng duy 

nhất là rao giảng Tin Mừng. 

Về phần các tu sĩ, tài liệu MR cho rằng các bề trên dòng tu cũng có quyền bính (để phục vụ) và 

tham dự vào ba chiều kích ngôn sứ, tư tế, vương đế theo một cách riêng, khác với các giáo sĩ 

và giáo dân. Nhưng họ phải luôn thực hiện quyền đó trong sự hài hoà với quyền bính có tính 

ngôn sứ, tư tế và vương đế của phẩm trật Giáo Hội (x. MR 13). Vì thực ra, quyền bính của họ 

phát xuất từ Chúa Thánh Thần – Thần Khí của Đức Kitô – và được trao truyền qua phẩm trật 

thánh của Giáo Hội. Trong chiều kích ngôn sứ, các bề trên thực thi quyền giáo huấn bằng cách 

hướng dẫn đời sống thiêng liêng của những tu sĩ dưới quyền. Họ làm điều này trong sự trung 

thành với đặc sủng của Đấng sáng lập dòng và trong sự hài hoà với huấn quyền của phẩm trật. 

Trong chiều kích tư tế, các bề trên chăm lo việc nên thánh của các tu sĩ, bằng cách quán xuyến 

việc huấn luyện, sao cho họ thăng tiến trong đức ái hoàn hảo. Khi làm điều đó, họ trợ giúp các 

giám mục trong việc thánh hoá Dân Chúa. Trong chiều kích vương đế, họ phục vụ bằng cách 

thiết lập trật tự cho đời sống các tu sĩ và các cộng đoàn, quan tâm điều hành các sứ vụ sao cho 

chúng hội nhất vào trong đời sống chung của Giáo Hội, dưới sự lãnh đạo của các giám mục. 

Các hình thức tổ chức đời sống dòng tu có tính tự trị, nhưng không bao giờ độc lập khỏi đời 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 77 

sống Giáo Hội. Như thế, quyền bính của bề trên dòng tu phát xuất từ quyền bính của phẩm trật 

Giáo Hội, và luôn được thực thi như một sự trợ giúp cho quyền bính ấy.  

Các dòng tu, tuy có nhiều việc tông đồ khác nhau, nhưng sự khác biệt và đa dạng này phát xuất 

từ bối cảnh và nhu cầu của con người thời đại, chứ không từ bản chất sứ mạng Giáo Hội, vốn 

chỉ là một. Những khác biệt đó không nên được dùng để gây chia rẽ hay tạo lập bè phái. Các tu 

sĩ đóng góp cho sứ mạng chung của Giáo Hội không chỉ bằng những việc bên ngoài, mà còn 

bằng thái độ nội tâm, cụ thể qua việc cầu nguyện, vốn cũng là một sứ vụ cao cả, mà họ là 

"chuyên viên". Họ có trách nhiệm cổ võ cho cả ơn gọi giáo sĩ lẫn tu sĩ (x. MR 18). Họ cần ý 

thức và bận tâm về các nhu cầu của Giáo Hội địa phương trong khi phải sống trung thành với 

đặc sủng ơn gọi mình (x. MR 30). 

Tương tự, theo tài liệu Christus Dominus, vì thuộc về gia đình giáo phận, tu sĩ có bổn phận 

cộng tác với ĐGM để chăm lo các linh hồn (x. CD 34);). Các tu sĩ là linh mục cũng thuộc linh 

mục đoàn giáo phận, khi chăm sóc các linh hồn trong việc tông đồ (x. CD 34). Mọi tu sĩ luôn 

nhìn lên ĐGM như đấng kế vị tông đồ với lòng kính trọng, mau mắn đáp ứng những yêu cầu 

của ngài, sao cho phù hợp với đặc sủng và hiến pháp của hội dòng. Các hội dòng giáo hoàng 

cũng phục quyền ĐGM liên quan đến các quy định về phụng vụ, bí tích, giảng thuyết, giáo dục, 

giáo lý, v.v. Cuối cùng, tài liệu khuyến cáo nên có sự cộng tác chặt chẽ, hài hoà giữa các tu sĩ 

và các linh mục triều trong việc tông đồ, với thái độ siêu nhiên, hiệp nhất trong đức ái. Khi 

phẩm trật cần có những can thiệp liên quan đến việc tông đồ của các hội dòng, các ngài cần bàn 

thảo với các tu sĩ trước khi hành động (x. CD 35). 

 

3. Một số nhận xét cụ thể, trong bối cảnh Giáo Hội Việt Nam 

Chúng ta có thể chân thành thừa nhận rằng, ở một số địa phương ở Việt Nam vốn không có 

truyền thống hiện diện lâu đời của các tu sĩ, hiểu biết về ý nghĩa và vai trò của ơn gọi thánh 

hiến còn hạn chế, không chỉ nơi giáo dân mà cả nơi các giáo sĩ và tu sĩ. Về phía giáo dân, tình 

trạng này có thể gây cản trở cho việc cổ võ ơn gọi thánh hiến, khi con cái trong nhà không được 

khuyến khích hay gợi ý đi tu dòng. Về phía giáo sĩ, cũng có thể xảy ra trường hợp tương tự, 

cộng thêm những ngờ vực, do dự trong việc tạo điều kiện cho các tu sĩ hội nhất vào đời sống 

và sứ vụ của giáo xứ hay giáo phận, theo tinh thần hiệp thông và đồng trách nhiệm (x. Tài liệu 

làm việc của Thượng Hội Đồng Giám Mục [THĐ] lần thứ XVI – IL 46-60). Về phía tu sĩ, cũng 

có thể xảy ra tình trạng không chủ động tham gia xây dựng giáo hội địa phương, mà còn "nhút 

nhát" hoặc "thờ ơ" trước những nhu cầu chung, tạm bằng lòng với việc chăm lo cho sự tồn tại 

của cộng đoàn hay hội dòng mình mà thôi. 

Trong các trường hợp trên, nhiều khi cả phía giáo sĩ và tu sĩ đều có những khó khăn, bận tâm 

và lý lẽ riêng cho cách hành xử của mình. Nhưng để Giáo Hội thực sự phát triển trong sự hiệp 

thông và hiệp nhất, chúng ta cần hiểu biết, thông cảm lẫn nhau và cùng nhau hành động, mới 

mong cải biến những hoàn cảnh tiêu cực nêu trên. Đây là công việc to lớn và lâu dài, nhưng 

chúng ta có thể bắt đầu bằng những việc nhỏ. Thiết nghĩ, chúng ta có thể kể ra một số điều cụ 

thể, dựa theo tinh thần hiệp thông-sứ mạng-tham gia mà Thượng Hội Đồng Giám Mục lần thứ 

XVI về Hiệp hành (THĐ) đang đề ra, vì thực chất, mối tương quan dòng-triều là một khía cạnh 

trong Giáo Hội cũng cần mang tính hiệp hành. 

 Trước hết, sự hiệp hành của Giáo Hội phải bắt nguồn từ mối hiệp thông với Thiên Chúa và với 

nhau; sự hiệp hành giữa phẩm trật và ơn gọi thánh hiến cũng thế. Chúng ta cần ý thức nền tảng 

chung của mình là mối hiệp thông trong Giáo Hội: trước khi là tu sĩ hay giáo sĩ, chúng ta là 

những Kitô hữu, được đưa vào mối Hiệp Thông là Giáo Hội, nhờ bí tích Thánh Tẩy. Tất cả 

chúng ta là một, đều là con cái Thiên Chúa, đều là anh chị em với nhau trong Đức Kitô và Chúa 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 78 

Thánh Thần, đều bình đẳng nhờ phẩm giá của bí tích Thánh Tẩy. Ý thức mối dây hiệp thông 

này sẽ giúp giải hoà nhiều mối căng thẳng, mà nếu chỉ xét từ khía cạnh trần thế, chỉ với ý thức 

về quyền lợi, quyền bính và trách nhiệm, có thể gây ra những xung khắc rất khó giải quyết3.  

Tài liệu IL còn đưa ra một điển hình rất cụ thể về biểu hiện của sự hiệp thông, đó là phụng vụ. 

Giáo Hội sống mầu nhiệm hiệp thông cách tuyệt đỉnh nơi phụng vụ, khi mà chúng ta quy tụ lại, 

cùng nhau thờ phượng Thiên Chúa, nhất là khi cử hành Thánh Lễ (x. IL 47). Điều này gợi ý 

rằng, trước khi có thể hiệp hành với nhau trong đời sống và sứ vụ, việc cùng nhau cử hành 

Thánh Lễ là tối quan trọng, vì Thánh Lễ là cội nguồn, biểu hiện và đích đến của hiệp hành. Do 

đó, để nuôi dưỡng sự hiệp thông giữa dòng và triều, những Thánh Lễ chung với nhau, dưới sự 

chủ tế của giám mục giáo phận hoặc vị đại diện ngài, thật đáng trân trọng và quý báu. Những 

Thánh Lễ khấn, với sự tham dự của cả dòng lẫn triều, thật là những khoảnh khắc đẹp của mối 

hiệp thông. Tu sĩ nam nữ cũng cần xem xét tích cực tham dự các Thánh Lễ Truyền Dầu để sống 

tình hiệp thông với giáo phận. Ở cấp độ giáo xứ, thật đẹp biết bao khi cha xứ giúp dâng lễ cho 

các cộng đoàn nữ tu, và ngược lại, khi các tu sĩ tham dự Thánh Lễ ở nhà thờ giáo xứ cùng với 

giáo dân. Những Thánh Lễ cầu cho ơn gọi ở giáo xứ với sự tham dự của nhiều dòng tu khác 

nhau, cũng có thể được tham dự bởi các cha triều. Các Thánh Lễ vào dịp Tết quy tụ các linh 

mục, tu sĩ, chủng sinh xuất thân từ giáo xứ, từ khắp nơi trở về, cũng là một truyền thống đẹp, 

nói lên sự hiệp thông dòng-triều. 

Thứ đến, hiệp hành đích thực không hề chỉ là việc quy tụ co cụm lại với nhau, thưởng thức sự 

hiện diện của nhau, nhưng sẽ thúc đẩy chúng ta lên đường thực thi sứ mạng. Từ bản chất và 

gốc rễ, ơn gọi tu triều và tu dòng đều mang chiều kích sứ mạng, vì đều phát xuất từ lời mời gọi 

và khao khát phục vụ Chúa và anh chị em. Như vậy, mối tương quan dòng-triều sẽ được củng 

cố và nâng cao khi chúng ta chú ý đến chiều kích chung này của mọi ơn gọi. Nếu ai cũng tự hỏi 

"tôi có thể đóng góp điều gì?" (x. IL 53), và sự đóng góp của ai cũng được trân quý, thì mối 

tương quan hiệp hành giữa dòng và triều sẽ tốt đẹp biết bao. Có lý tưởng quá chăng, khi một 

cộng đoàn tu sĩ mới được thành lập trong giáo xứ, đến hỏi cha xứ "chúng con có thể đóng góp 

gì cho cộng đoàn giáo xứ?" thay vì chỉ quá bận rộn với những công việc riêng của cộng đoàn? 

Có lý tưởng quá chăng khi cha xứ niềm nở tiếp đón họ với thái độ "thật quý báu, khi có những 

người hiến thân vì Giáo Hội và sẵn sàng phục vụ như quý vị đây", thay vì đặt vấn đề về "phép 

tắc" và "quyền bính"? Các tu sĩ đã thực sự bận tâm đến những vấn đề chung của giáo phận, giáo 

xứ, coi đó như là những vấn đề của hội dòng mình, và ngược lại, các vị trong phẩm trật có xem 

những khó khăn của các dòng tu cũng là khó khăn của Giáo Hội và cần sự hỗ trợ của các ngài 

chăng? 

Cuối cùng, hiệp hành được thực hiện bằng văn hoá cổ võ sự tham gia của mọi thành phần Dân 

Chúa. Từ "văn hoá" ở đây chỉ về một sự thường hằng, ăn sâu vào não trạng mỗi người và cách 

tổ chức của cộng đồng. Như thế, "văn hoá tham gia" có nghĩa là tham gia không chỉ là một hoạt 

động hay phong trào nhất thời, nhưng ăn sâu vào tâm trí, cách hành xử của Kitô hữu và hình 

thái tổ chức của Giáo Hội. Tài liệu IL gợi ý rằng, trong văn hoá tham gia, chúng ta không xem 

và dùng người khác chỉ như là công cụ cho tổ chức, nhưng sự độc đáo của từng khuôn mặt, tức 

là bản vị của mỗi người được tôn trọng (x. IL 56). Ngoài ra, văn hoá tham gia không chỉ dừng 

lại nơi tâm thức mỗi người, mà còn cần được thể hiện cách khách quan trong các cơ chế và cấu 

trúc tổ chức của Giáo Hội (x. IL 58). Trong mô hình tổ chức mang tính tham gia, quyền bính 

được thực hiện như một sự phục vụ chứ không phải như quyền lực chi phối người khác (x. IL 

 
3 Ví dụ, từ những vấn đề của Giáo Hội hoàn vũ như giữa ĐGH và giám mục đoàn, ai có quyền bính cao hơn; 
hoặc của giáo hội địa phương, như liệu có sự lạm dụng không khi giao toàn quyền tư pháp, hành pháp, lập 
pháp cho ĐGM; hoặc của giáo xứ, như các tu sĩ có "được phép, được quyền" làm việc tông đồ trong giáo xứ 
không, nếu cha xứ nắm toàn quyền quản trị giáo xứ, v.v. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 79 

57). Văn hoá tham gia và mô hình tổ chức mang tính tham gia cũng có thể được áp dụng cho 

mối tương quan dòng-triều. Chúng ta đã có những cơ chế nào tạo điều kiện cho nhau cùng tham 

gia vào tiến trình lên kế hoạch, quyết định và thực hiện chăng, hay vẫn còn theo cơ chế "xin-

cho"? Những điều nói trên có lẽ trước hết đòi hỏi nơi chúng ta sự hoán cải, trong suy nghĩ, ước 

muốn cũng như hành động. 

 

Kết luận 

Trong khi Giáo Hội đang trong tiến trình hiệp hành, tìm hiểu, xem xét và suy gẫm về mối tương 

quan dòng-triều là cơ hội tốt cho chúng ta, giáo sĩ cũng như tu sĩ, hoà mình vào trong tiến trình 

hiệp hành chung của toàn Giáo Hội. Những suy gẫm đó cũng cần được thể hiện bằng hành 

động, dù nhỏ bé ở tầm mức cá nhân hay có tính cơ chế ở tầm mức tập thể. Như thế, hiệp hành 

vẫn còn là con đường ở phía trước, nơi chúng ta cùng nhau vừa đi vừa học hỏi và hoán cải luôn 

mãi. Nhưng có Chúa Giêsu luôn cùng đồng hành với chúng ta (x. Lc 24,13tt) và hẹn gặp chúng 

ta ở phía trước (x. Mt 28); Ngài chính là Đấng đã kêu gọi tất cả chúng ta, cả dòng lẫn triều, 

cùng nhau bước theo Ngài trong ơn gọi hy sinh dâng hiến và lên đường phục vụ con người ngày 

nay.  

 

Tài liệu tham khảo 

Paul, V. I. "Christus Dominus." Decree Concerning the Pastoral Office of Bishops in the 

Church. October 28 (1965). 

Hướng dẫn Mutuae Relationes (MR) do Bộ giám mục kết hợp với Bộ dòng tu & tu hội đời ban 

hành ngày 14.05.1978 

Thượng Hội Đồng Giám Mục [THĐ] lần thứ XVI – IL 46-60 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Ba Ngôi và Sự Tham Dự – Nền tảng thần học của việc tham gia vào đời 

sống và sứ vụ Giáo Hội”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 80-87. DOI: 

https://doi.org/10.54855/csl.255410  

Ba Ngôi và Sự Tham Dự – Nền tảng thần học của việc tham gia vào đời sống và 

sứ vụ Giáo Hội 

The Trinity and Participation: The Theological Foundation for Participation in the Church’s 

Life and Mission 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.255410  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 30/09/2025  Revision: 10/12/2025 Accepted: 22/12/2025 Online: 22/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Trinity; 

participation; synodality; 

mission; Holy Spirit 

This article investigates the theological foundation of the faithful’s 

participation in the Church’s life and mission, arguing that participation 

is not merely a pastoral concern but fundamentally a theological 

question about the origin and nature of participatio. Starting from the 

three marks of synodality (communion, mission, participation), the 

author asks whether “participation” is rooted in the mystery of the 

Trinity and explores the possibility of speaking about mutual 

“participation” among the divine Persons. The paper also critiques 

approaches that directly use the Trinity as a social model, warning that 

such moves can project human ideologies onto God and foster an 

“equalizing” or confused notion of ecclesial participation. The author 

therefore proposes that the Church becomes genuinely participatory 

only when believers share in the Trinitarian life and, concretely, 

participate in the mission of the Son and the Holy Spirit within salvation 

history.  

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Ba Ngôi; tham 

dự; hiệp hành; sứ vụ; 

Thánh Thần 

Bài viết khảo sát nền tảng thần học của việc tín hữu tham gia vào 

đời sống và sứ vụ Giáo Hội, khẳng định đây không chỉ là vấn đề 

mục vụ nhưng trước hết là vấn đề thần học về nguồn gốc và bản 

chất của “tham gia” (participatio). Từ ba đặc nét của hiệp hành 

(hiệp thông, sứ mạng, tham gia), tác giả đặt câu hỏi “tham gia” có 

bắt nguồn từ mầu nhiệm Ba Ngôi hay không, và gợi mở khả thể 

nói đến “sự tham dự” lẫn nhau giữa các Ngôi Vị. Bài viết đồng 

thời phê bình khuynh hướng lấy Ba Ngôi làm “mẫu hình xã hội” 

một cách trực tiếp, dễ dẫn đến phóng chiếu ý thức hệ và quan niệm 

tham gia kiểu cào bằng. Từ đó, tác giả đề xuất: Giáo Hội chỉ có 

thể trở thành một Giáo Hội “tham gia” đích thực khi tín hữu tham 

dự vào sự sống và sứ mạng của Con và Thánh Thần trong nhiệm 

cục cứu độ. 

 

https://doi.org/10.54855/csl.255410
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.255410


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 81 

Dẫn nhập 

Việc tín hữu tham gia vào đời sống và sứ vụ của Giáo Hội không chỉ là một chủ đề mang tính 

mục vụ, nhưng còn là một đề tài thần học, khi chúng ta đặt câu hỏi đâu là nguồn gốc cũng như 

nền tảng thần học của việc tham gia đó. Việc xác định nguồn gốc hay nền tảng thần học cũng 

góp phần định hướng cho việc tham gia, gợi ý việc đó cần diễn ra cụ thể thế nào, cho phù hợp 

với các đặc tính của nguồn gốc của nó. Vì thế, việc tìm hiểu nguồn gốc và nền tảng của việc 

tham gia vào Giáo Hội có thể trả lời các câu hỏi như: Tại sao phải tham gia? Bản chất của việc 

tham gia đó là gì? Việc tham gia đó mang những tính chất gì? v.v. Từ "tham gia" là phiên dịch 

của từ "participatio"1, vốn có phổ nghĩa khá rộng trong thần học: có thể áp dụng cho các Ngôi 

Vị Thiên Chúa, cho việc thụ tạo tham dự vào sự sống Thiên Chúa, cho việc tín hữu tham dự 

vào các chức năng của Đức Kitô, v.v. Vì thế, bài viết này sẽ tập trung vào việc tìm hiểu và trình 

bày Mầu Nhiệm Ba Ngôi theo ý niệm tham dự – participatio, như một cách đặt nền tảng thần 

học cho việc cổ võ tín hữu tham dự vào đời sống và sứ vụ của Giáo Hội. 

 

1. Sự Tham Dự giữa Ba Ngôi 

Trong số ba đặc nét của Hiệp Hành (hiệp thông, sứ mạng, tham gia), chúng ta có thể dễ dàng 

nói rằng sự hiệp thông và sứ mạng của Giáo Hội có nguồn gốc từ chính sự Hiệp Thông và Sứ 

Mạng của Ba Ngôi. Đó là vì Thiên Chúa luôn được đề cập như là sự Hiệp Thông  (communio) 

giữa Ba Ngôi, đồng thời chính việc sai gởi (missio) giữa các Ngôi (Cha sai Con, Cha và Con 

sai Thánh Thần) mà chúng ta có nhiệm cục cứu độ, vốn là nền tảng của sứ mạng Giáo Hội. Thế 

còn "tham gia" thì sao, có bắt nguồn từ Ba Ngôi không? Liệu giữa Ba Ngôi có sự Tham Gia 

hay Tham Dự lẫn nhau không? Chúng ta có thể gọi Thiên Chúa là sự Tham Dự giữa Ba Ngôi 

chăng? 

Một cách khá lý thú, một số thần học gia gợi ý rằng chúng ta có thể quan niệm có sự Tham Gia 

giữa các Ngôi Vị thần linh, thay vì chỉ có sự Nhiệm Xuất (processio) một chiều. Quả thế, thần 

học Kinh Viện quan niệm trong nội tại Ba Ngôi, có hai tiến trình Nhiệm Xuất (processio): Cha 

nhiệm sinh ra (generare) Con, Cha và Con nhiệm xuy ra (ispirare – xuy, chữ x, có nghĩa là 

"thổi") Thánh Thần (x. Tôma Aquinô, Summa Theologiae I, q. 27–28). Chính hai tiến trình 

Nhiệm Xuất nội tại này làm nền tảng cho hai tiến trình Sai Gởi (missio) giữa các Ngôi trong 

nhiệm cục, tức là trong lịch sử cứu độ: Cha sai gởi Con, Cha và Con sai gởi Thánh Thần (x. 

Tôma Aquinô, Summa Theologiae I, q. 43). Xét như thế, một số thần học gia cho rằng nơi Thiên 

Chúa, chỉ có tiến trình Nhiệm Xuất (nội tại) và Sai Gởi (nơi nhiệm cục) một chiều, đi từ Cha 

tới Con, rồi tới Thánh Thần. Cha là Ngôi "đầu phát", không tiếp nhận gì từ Ngôi nào khác; 

Thánh Thần là Ngôi "đầu cuối", chỉ tiếp nhận, không làm phát xuất hay sai gởi Ngôi nào khác; 

Con là Ngôi vừa tiếp nhận (từ Cha) vừa phát gởi (ra Thánh Thần). 

Như trên đã nói, một số thần học gia gợi ý rằng nơi Thiên Chúa không chỉ có tương quan với 

hướng đi một chiều như thế, mà còn có mối tương quan đa chiều giữa Ba Ngôi. Họ cho rằng 

quan niệm các mối tương quan giữa Ba Ngôi theo kiểu một chiều sẽ dẫn đến quan niệm một 

chiều về quyền bính và cách vận hành trong Giáo Hội, cụ thể là quan niệm "trên bảo dưới nghe". 

Theo quan niệm đó, quyền bính và mọi sáng kiến trong các hoạt động của Giáo Hội phải phát 

 
1 Ngôn ngữ Latinh, vốn cũng có thể dịch là "tham dự", "thông dự", "thông phần", v.v. Về sơ lược lịch sử và ý 
nghĩa triết học của từ này, từ thời Hy Lạp cổ đến Plato, Aristoteles và thánh Tôma Aquinô, v.v. xin xem C. Fabro, 
"Participation", New Catholic Encyclopedia, second Edition, vol.10 (Detroit: Gale, 2003), 905-910. Trong bài viết 
này, như trong khẩu hiệu của Thượng Hội Đồng về Hiệp Hành, từ participatio không mang tính triết học, mà chỉ 
mang ý nghĩa thông thường là "tham gia", và có liên hệ với các ý nghĩa khác như "hiệp thông", "liên đới", "chia 
sẻ", "trao ban", "dấn thân", v.v. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 82 

xuất từ những người có quyền bính, sau đó mới đến các thành phần khác, trong đó giáo dân là 

những người ở "đầu cuối". Các thần học gia đó cho rằng quan niệm Ba Ngôi tương quan đa 

chiều với nhau sẽ là nền tảng cho việc khuyến khích sự tham gia đa dạng giữa các thành phần 

Dân Chúa vào trong đời sống và các sứ vụ của Giáo Hội. 

Cụ thể, họ quan niệm Ba Ngôi tương quan đa chiều thế nào? Điển hình như Jürgen Moltmann 

cho rằng, trong việc sai gởi Con xuống thế làm người, giao nộp Ngài trong biến cố Thập giá và 

phục sinh Ngài, có năng động đi từ Cha, tới Thánh Thần và tới Con, vì chính nhờ quyền năng 

Thánh Thần mà Cha làm tất cả những điều đó nơi Con. Nhưng trong khi Con, với tư cách là 

Đấng Phục Sinh và là Chủ Tể, sai gởi Thánh Thần, thì có năng động đi từ Cha, tới Con, tới 

Thánh Thần, vì Con cũng là Đấng sai gởi Thánh Thần. Hơn nữa, trong tiến trình hoàn thành 

cánh chung, thì lại có năng động đi từ Thánh Thần, đến Con rồi đến Cha, vì trong tiến trình đó, 

Thánh Thần sẽ quy tụ và hoàn tất mọi sự về cho Con, rồi Con đặt mọi sự hướng về Cha2. Như 

vậy, theo Moltmann, giữa Ba Ngôi không chỉ có tương quan sai gởi một chiều phát xuất từ Cha 

và Con, mà còn có tương quan thúc đẩy, thánh hoá, phát xuất từ Cha và Thánh Thần, và cuối 

cùng là tương quan quy tụ và hoàn tất, phát xuất từ Thánh Thần và Con; tất cả nói lên tương 

quan đa chiều giữa Ba Ngôi. Tuy nhiên, từ những suy tư này, tác giả Moltmann dẫn đến những 

quan niệm khá táo bạo về việc Thiên Chúa đau khổ, lệ thuộc vào lịch sử3, nên chúng ta tạm 

dừng việc trình bày tư tưởng của ông ở đây, và chuyển qua tìm hiểu các tác giả Công giáo khác.  

Một điển hình khác, John O'Donnell cho rằng chúng ta cần quan tâm trở lại nền Kitô học Thần 

Khí, tức là Kitô học nhấn mạnh vai trò của Thánh Thần trên Đức Kitô. Ông cho rằng Kitô học 

này có dấu vết từ trong Kinh Thánh, nhưng sau đó dần phai nhạt do phản ứng chống lại lạc giáo 

Nghĩa Tử Thuyết4 và do ảnh hưởng của hữu thể học Hy Lạp. Từ đó trở đi, Kitô học mang tính 

"từ trên xuống", tức là nhấn mạnh mầu nhiệm Ngôi Lời xuống thế làm người, với những suy tư 

siêu hình học trừu tượng; tác giả cho rằng chúng ta cần bổ túc tình trạng này bằng một Kitô học 

"từ dưới lên", quan tâm đến đời sống và sứ vụ của Chúa Giêsu nhiều hơn. Một Kitô học Thần 

Khí, như  Heribert Mühlen, Yves Congar và Hans Urs von Balthasar khai triển, sẽ có thể làm 

điều đó, bằng cách quan tâm đến vai trò tác động và hướng dẫn của Thánh Thần trên đời sống 

và sứ vụ của Chúa Giêsu, qua đó cho thấy có sự tiến triển trong ý thức của Chúa Giêsu về căn 

tính và sứ mạng của Ngài5. 

 
2 X. Jürgen Moltmann, The Trinity and the Kingdom – The Doctrine of God (Mineapolis: Fortress Press, 1993) , 
65-96, đặc biệt trang 94. 
3 Hay đề nghị của ông từ bỏ công thức truyền thống "Thánh Thần bởi Cha và Con mà ra", thay vào đó là những 
khả thể khác như "...Cha và Con bởi Thánh Thần mà ra", "Cha sinh ra Con ngang qua Thánh Thần", "Cha bởi 
Thánh Thần mà ra, ngang qua Con", "Thánh Thần từ Cha mà ra để ngự trên Con", v.v. Thay vì quan niệm phải bỏ 
công thức truyền thống, nhiều thần học gia, trong đó có Balthasar mà chúng ta sẽ tìm hiểu tiếp theo sau, tìm 
cách xây dựng một Kitô học Thánh Thần để bổ túc cho công thức đó. X. Matthew Lewis Sutton, "A Compelling 
Trinitarian Taxonomy: Hans Urs von Balthasar's Theology of the Trinitarian Inversion and Reversion", 
International Journal of Systematic Theology, 14, 2 (04.2012), 167-168. 
4 Lạc thuyết cho rằng, Chúa Giêsu không phải là Thiên Chúa, nhưng được Thiên Chúa, qua tác động của Thánh 
Thần, nhận làm Con. Ngài tràn đầy Thánh Thần vì được Thiên Chúa nhận làm Con. Tác giả O'Donnell cho rằng, vì 
đề phòng lạc thyết đó mà thần học các thế kỷ đầu ít nhấn mạnh vai trò của Thánh Thần trên Chúa Giêsu. 
5 X. John O'Donnell, "In Him and Over Him: The Holy Spirit in the Life of Jesus", Gregorianum 70, 1 (1989), 25-
45, đặc biệt trang 25-26. Tuy nhiên, chúng ta cần cẩn trọng, tránh quan niệm cực đoan cho rằng Chúa Giêsu 
không ý thức mình là Con của Cha ngay từ đầu, mà khám phá ra căn tính đó cách tịnh tiến theo thời gian. Đức 
Giáo Hoàng (ĐGH) Gioan Phaolo II không gạt bỏ quan niệm cho rằng ý thức của Chúa Giêsu về mầu nhiệm của 
chính mình lớn dần lên theo thời gian, đạt sự tràn đầy lúc Phục Sinh, tuy nhiên, ĐGH cũng khẳng định rằng 
Chúa Giêsu đã ý thức mình là Con ngay từ hiện hữu trần thế của Ngài, và từ rất sớm, theo như lời kể của các 
thánh sử. X. Tông Thư Novo Millennio Ineunte (2000), 24. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 83 

Đáng chú ý là quan niệm của Balthasar rằng trong nhiệm cục cứu độ, có một sự đảo ngược liên 

quan đến vai trò của Con và Thánh Thần. Theo ông, trong nội tại Ba Ngôi, Thánh Thần đóng 

vai trò thụ động, đón nhận, vì được Cha và Con "thổi ra", toàn bộ hữu thể Ngài đến từ Cha và 

Con. Nhưng trong nhiệm cục, cụ thể là trong biến cố Làm Người, Thánh Thần trở nên chủ động 

và Con trở nên thụ động, đón nhận. Vai trò chủ động của Con trên Thánh Thần, được tạm thời 

giấu kín trong nhiệm cục cứu độ và Thánh Thần trở nên như "lệnh truyền" (mandatum – x. Ga 

10,18; 12,49-50; 14,31) của Cha trên Con. Như vậy, trong nhiệm cục cứu độ, có sự đảo ngược 

vai trò giữa Con và Thánh Thần, so với năng động trong nội tại Ba Ngôi. Nhưng điều này không 

gây ra mâu thuẫn giữa đời sống nội tại Ba Ngôi và nhiệm cục cứu độ. Vì thực ra, rất dễ hiểu tại 

sao Con có thể trở nên thụ động trong nhiệm cục, đó là vì căn tính Ngài (ngay từ nơi nội tại Ba 

Ngôi) là Con, điều này đồng nghĩa với việc căn tính của Ngài là vâng phục và được sai đi. Với 

lòng vâng phục con thảo, Ngài buông mình, để Thánh Thần làm cho Ngài thành người, theo Ý 

muốn và kế hoạch của Cha. Như vậy, Thánh Thần chủ động trong việc tác hiện mầu nhiệm Làm 

Người. Và từ khoảnh khắc đó, trong suốt hành trình trần thế, Con với căn tính là vâng phuc, để 

cho Thánh Thần hướng dẫn Ngài. Qua sự hướng dẫn của Thánh Thần, Ngài vâng phục Cha 

trong suốt cuộc đời, cho đến lúc "tự hiến tế như lễ vật vẹn toàn dâng lên Thiên Chúa" (Hr 9,14). 

Việc đảo ngược vai trò của Con và Thánh Thần rất phù hợp với căn tính tự huỷ (kenosis) của 

Con trong tương quan với Cha và Thánh Thần. Sau Phục Sinh, lại có sự đảo ngược trở lại, khi 

Con lại thông phần cùng với Cha vào việc "thổi" Thánh Thần. Balthasar cũng nhấn mạnh rằng 

"sự đảo ngược" ở đây không phải là một sự thay đổi nơi tương quan giữa Ba Ngôi Thiên Chúa, 

mà là một cái nhìn mới về tương quan đó6. 

Như vậy, với sự trợ giúp của một số thần học gia, trong đó đặc biệt là Balthasar, chúng ta có 

thể quan niệm một sự Tham Dự thần linh giữa Ba Ngôi Thiên Chúa, qua đó, cùng với tương 

quan Nhiệm Xuất và Sai Gởi phát xuất từ Cha và Con, có tương quan thúc đẩy mà Thánh Thần 

đóng vai trò chủ động, như là Ý Muốn hay Mệnh Lệnh của Cha, tác động trên Con, nhất là 

trong nhiệm cục cứu độ. Nhưng liệu chúng ta có thể lấy sự Tham Dự giữa Ba Ngôi như thế làm 

nền tảng thần học cho sự tham gia của tín hữu vào đời sống và sứ vụ của Giáo Hội chăng? 

 

2. Ba Ngôi như là hình mẫu cho việc tham dự? 

Một số thần học gia, như Jürgen Moltmann, Leonardo Boff, v.v. cho rằng quan niệm của chúng 

ta về Ba Ngôi sẽ ảnh hưởng đến quan niệm của chúng ta về các mối tương quan xã hội giữa 

người với người, rằng Ba Ngôi là hình mẫu cho xã hội loài người. Họ cho rằng quan niệm cổ 

điển về Thiên Chúa Ba Ngôi cùng chung một Bản Thể thần linh, thực ra vẫn là một quan niệm 

nặng tính độc thần, chưa thực sự mang tính Ba Ngôi. Quan niệm này mặc nhiên cho rằng Thiên 

Chúa bất biến, xa cách với thế giới và loài người, đồng thời gây ra những hình thái xã hội độc 

tôn như phong kiến, đề cao vai trò độc tôn của vua, hoặc như hình thái đế quốc (empire) đề cao 

sự độc tôn của hoàng đế, v.v. Họ cho rằng hình thái tổ chức phẩm trật của Giáo Hội, với vai trò 

độc tôn của Đức Giáo Hoàng, cũng là hệ quả của quan niệm cổ điển về Ba Ngôi. Ngoài ra, họ 

cũng cho rằng khái niệm "ngôi vị" cổ điển, vốn xem ngôi vị như tồn tại tự lập, trong thế đối lập 

với những cái khác, gây ra quan niệm và cách sống theo chủ nghĩa cá nhân, gây tổn hại cho 

cộng đồng bình đẳng, yêu thương. Vì thế, họ cho rằng quan niệm về Thiên Chúa như mối hiệp 

thông (communio) hoặc tương tại (perichoresis) giữa Ba Ngôi Vị thần linh, sẽ làm nền tảng và 

hình mẫu cho một xã hội huynh đệ, bình đẳng, tôn trọng lẫn nhau giữa người và người, giúp 

 
6 X. Hans Urs von Balthasar, Theo-Drama: Theological Dramatic Theory, vol. 3: The Dramatis Personae: The 
Person in Christ, trans. Graham Harrison (San Francisco: Ignatius Press, 1992), 183-191, 515-523; John 
O'Donnell, "Im Him and Over Him", 28-29; Matthew Lewis Sutton, "A Compelling Trinitarian Taxonomy", 169-
172. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 84 

chúng ta vượt qua chủ nghĩa cá nhân hiện đại và tránh những hình thái tổ chức mang nặng tính 

độc quyền và gia trưởng7. 

Một số lập luận đã được nêu lên, phê bình cách tiếp cận này, như tác giả Karen Kilby cho rằng 

cách tiếp cận mang tính xã hội (social trinitarianism) này có vấn đề, do phóng chiếu những lý 

tưởng của xã hội loài người vào bản chất Thiên Chúa, sau đó lại lấy quan niệm phóng chiếu đó 

về bản chất Thiên Chúa làm hình mẫu cho xã hội loài người8. Như vậy có vòng luẩn quẩn trong 

quan niệm và lập luận của cách tiếp cận này, không thực sự tìm hiểu về Thiên Chúa, nhưng chỉ 

dùng Ngài như một bình phong, cổ võ cho những trào lưu xã hội hiện đại. 

Tương tự, tác giả Lydia Schumacher cũng phê bình cách tiếp cận này có khuynh hướng lẫn lộn 

lãnh vực Thiên Chúa với lãnh vực loài người, và cuối cùng gây tổn hại cho mục đích mà chính 

cách tiếp cận này muốn vươn tới, đó là tạo nền tảng cho một xã hội bình đẳng, huynh đệ và yêu 

thương. Theo tác giả, cách tiếp cận xã hội về mầu nhiệm Ba Ngôi quan niệm Thiên Chúa giống 

chúng ta đến nỗi tình yêu và ơn cứu độ của Ngài chỉ dừng lại ở bình diện nhân loại, tức là Ngài 

không thể yêu thương và cứu độ chúng ta theo cách mà chỉ Thiên Chúa mới có thể làm. Hơn 

nữa, cách mà cá nhân con người được hình thành và nâng đỡ trong cộng đoàn khác xa với cách 

các Ngôi Vị thần linh hiện hữu trong các mối tương quan nội tại bên trong Thiên Chúa. Các 

Ngôi Vị thần linh là chính tương quan và chỉ hiện hữu như là tương quan, còn mỗi người chúng 

ta không thể được định nghĩa và đồng nhất với tương quan của mình. Ngoài ra, bản vị chúng ta 

cũng không thể được định nghĩa bởi cộng đoàn, và cộng đoàn có thể trở thành nơi áp bức, đè 

nén sự phát triển của bản vị chúng ta. Vì thế, việc hô hào cá nhân phải mang lấy "bản vị tính 

cộng đoàn" hay "căn tính nhóm" có thể mang tính áp đặt và áp bức đối với các cá nhân, đặc 

biệt là những ai yếu thế, mỏng giòn9.  

Tác giả Daniel Miller cũng quan niệm tương tự khi nói về mối tương quan giữa thần học về Ba 

Ngôi và hoạt động bảo vệ môi trường của Kitô hữu. Theo ông, giáo thuyết về Ba Ngôi định 

hướng mối tương quan của chúng ta với Thiên Chúa hơn là tương quan của chúng ta với nhau 

hay với vạn vật. Tác giả phản đối lập luận cho rằng, vì Ba Ngôi là đa dạng trong hiệp nhất, nên 

chúng ta cần bảo tồn sự đa dạng của thế giới thụ tạo theo mẫu hình của Ba Ngôi, và đó là nền 

tảng của việc bảo vệ môi sinh. Vì thực ra, sự đa dạng của vạn vật không giống như sự đa dạng 

giữa Ba Ngôi Thiên Chúa, vì chúng không có nền tảng nội tại nơi chúng, như Ba Ngôi có nền 

tảng nội tại nơi chính Mình. Hơn nữa, trong khi mỗi Ngôi Vị thần linh là Thiên Chúa cách trọn 

vẹn, thì chúng ta không thể nói rằng mỗi thụ tạo là trọn vẹn toàn bộ thế giới (!). Như thế, tác 

giả cho rằng chúng ta không nên dùng thần học về Ba Ngôi làm hình mẫu cho việc bảo vệ môi 

sinh, nhưng đúng hơn nên suy tư về việc Kitô hữu tham dự vào công trình sáng tạo của Ba Ngôi 

thế nào. Kitô hữu cần bảo vệ sự đa dạng của vạn vật, không phải bởi vì có sự đa dạng nơi Thiên 

Chúa Ba Ngôi, nhưng vì chỉ một thế giới đa dạng mới thể hiện được sự tốt lành của Đấng sáng 

tạo ra nó. Nói cách khác, giáo thuyết Ba Ngôi không phải là lý do "tại sao" Kitô hữu phải bảo 

vệ môi sinh, mà cụ thể hơn cho thấy họ phải làm điều đó "thế nào", bằng cách tham dự vào sứ 

mạng của Con và Thánh Thần đối với thế giới thụ tạo. Kitô hữu không phải "bắt chước" Ba 

Ngôi trong việc bảo vệ môi sinh mà là "tham dự" vào công trình đó của Ba Ngôi10. Quả thế, có 

 
7 Ví dụ, Jürgen Moltmann, The Trinity and The Kingdom, 192-202, đặc biệt trang 195, 200. X. Lydia Schumacher, 
"The Trinity and Christian Life: A Broadly Thomistic Account of Participation", New Blackfriars 96, 1066 
(11.2015), 645-657, đặc biệt ở trang 648, tác giả nhắc đến cả Leonardo Boff và Miroslav Volf. 
8 X. Karen Kilby, "Perichoresis and Projection: Problems with Social Doctrines of the Trinity", New Blackfriars 81, 
957 (11.2000), 432-445, đặc biệt trang 441. 
9 X. Lydia Schumacher, "The Trinity and Christian Life", 648, 651, 655-656. 
10 X. Daniel Miller, "The Doctrine of the Trinity and Christian Environmental Action", New Blackfriars 94, 1049 
(01.2013), 20-31. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 85 

nhiều người hoạt động vì môi trường, nên hoạt động của Kitô hữu chỉ có nét độc đáo ở chỗ 

tham dự (cách có ý thức) vào công trình phục hồi vạn vật mà Ba Ngôi đã khởi sự. 

 

3. Tham dự vào sự "Tham Dự" giữa Ba Ngôi 

Từ những suy tư trên của các tác giả, chúng ta có thể rút ra luận đề rằng, nền tảng thần học của 

việc Kitô hữu tham gia vào Giáo Hội, đến từ việc họ tham dự vào sự sống của Ba Ngôi, vốn có 

thể được mô tả như là một sự Tham Dự thần linh. Quả thật, Ba Ngôi đúng là nền tảng cho việc 

tham dự của Kitô hữu vào Giáo Hội, nhưng chúng ta sẽ không cho rằng, vì các Ngôi Vị thần 

linh tham dự lẫn nhau, nên Kitô hữu cần chủ động tham gia cách bình đẳng và tự do vào đời 

sống và sứ vụ Giáo Hội, theo mẫu hình của Ba Ngôi. Một luận đề như thế sẽ gặp phải các nguy 

cơ đã được đề cập ở trên: 1) chúng ta có thể có sẵn một "ý thức hệ" về việc tham gia "bình đẳng 

tự do" (chưa hẳn là bình đẳng tự do đích thực) giữa mọi cá nhân trong cộng đoàn, ý thức hệ đó 

sẽ được phóng chiếu vào Ba Ngôi, làm cho chúng ta nhìn thấy các Ngôi như là "bình đẳng" lẫn 

nhau, phá tan quan niệm truyền thống về Cha như là nguồn của thần tính trong nội tại Ba Ngôi 

(như Moltmann quan niệm); 2) sau đó, chúng ta có thể lại phóng chiếu tương quan "bình đẳng" 

giữa Ba Ngôi đó vào đời sống Giáo Hội, cổ võ cho một lối "tham gia" mang tính "cào bằng", 

có phần "hỗn loạn", hoặc xen vào những việc không thuộc phận vụ mình, chống lại hoặc phớt 

lờ phẩm trật Giáo Hội, đánh mất nền tảng và tính thống nhất của tổ chức Giáo Hội, v.v.  

Trái lại, luận đề của chúng ta sẽ là: Kitô hữu tham gia vào đời sống và sứ vụ Giáo Hội bằng 

cách tham dự vào sự sống và sứ mạng của Ba Ngôi, mà nội tại của Ngài có thể được diễn tả 

như là sự Tham Dự thần linh. Sự tham gia của Giáo Hội hiệp hành chỉ có thể được khởi sự và 

đưa tới hoàn thành, nếu đó là công trình (economia) của Thiên Chúa Ba Ngôi, tức là hoạt động 

của Thiên Chúa trong lịch sử thế giới, qua Con và Thánh Thần.  Chính bằng cách tham dự vào 

sứ mạng (missio) của Con và Thánh Thần, mà Kitô hữu có thể tiến hành sự tham gia của Giáo 

Hội. Nhưng cụ thể, việc tham dự vào sứ mạng và hoạt động của Con và Thánh Thần là thế nào? 

 

a. Đặc tính tham dự của bản thể và sứ mạng của Con 

Có thể nói, bản thể của Con chính là sự tham dự trọn vẹn vào bản thể của Cha, khi Con được 

Cha trao ban và đón nhận tất cả gì Cha là (homoousios). Con cũng tham dự cùng với Cha trong 

việc "thổi" Thánh Thần (filioque). Căn tính của Con được đánh dấu bởi sự nhiệm sinh vĩnh cửu 

(generatio), Ngài là và luôn là Đấng được sinh ra. Chính vì thế mà sứ mạng (missio) của Con, 

như là sự kéo dài trong lịch sử của hoạt động nhiệm sinh, cũng mang tính tham dự và được 

đánh dấu bởi sự vâng phục và được sai đi. Trong lịch sử, Con – là chính Chúa Giêsu – là và 

luôn là Đấng được Cha sai đi trong sự vâng phục. Tự bản chất là Đấng tham dự hoàn hảo vào 

bản thể của Cha, sứ mạng của Chúa Giêsu trong lịch sử cũng có nét tham dự, cụ thể ở đặc tính 

được sai đi và vâng phục.  

Tham dự vào đặc tính được sai đi và vâng phục của Chúa Giêsu, đó là cách Kitô hữu tham gia 

vào đời sống và sứ vụ của Giáo Hội. Điều này có nghĩa là, chúng ta cần nhìn vào Chúa Giêsu 

mới biết thế nào là người tông đồ (được sai đi) đích thực và thế nào là vâng phục đích thực. 

Chúng ta cũng cần sự trợ lực hay ân sủng của Đức Kitô thì mới sống tư cách được sai đi và 

vâng phục đúng nghĩa; nói cách khác, chúng ta cần phải để Ngài sống sự vâng phục và được 

sai đi, trong chúng ta (x. Gl 2,20). Là Đấng được sai đi, Chúa Giêsu không làm gì khác ngoài 

Ý Cha (x. Ga 5,30), kể cả việc không sai phạm gì về mặt luân lý hay giới luật, thậm chí còn cần 

thiết xét theo lý lẽ thông thường: hoá đá thành bánh để ăn (x. Mt 4,3-4). Tuy từ nguyên thuỷ là 

Đấng "thổi" Thánh Thần, Ngài vẫn vâng phục sự thúc đẩy của Thánh Thần vốn là Ý Cha trong 

lịch sử cứu độ. Là Đấng vâng phục, Ngài vâng phục ngay cả cho đến lúc chết trên Thập giá (x. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 86 

Pl 2,6-11), và như thế, chỉ Thập giá mới cho thấy thế nào là sự vâng phục đích thực của Chúa 

Giêsu. 

 

b. Đặc tính tham dự của Thánh Thần 

Nếu chúng ta mô tả mối tương quan giữa Cha và Con mang đặc tính tham dự thì Thánh Thần 

chính là mối tương quan đó, tức là sự Tham Dự yêu thương trọn vẹn giữa Cha và Con. Trong 

nội tại Ba Ngôi, Thánh Thần quy hướng Con về Cha và ngược lại. Từ đó, sứ mạng của Thánh 

Thần trong nhiệm cục luôn là sự nối kết và quy hướng mọi sự về với Con và Cha. Trong nhiệm 

cục, Thánh Thần đóng vai trò chủ động trên mọi khoảnh khắc của lịch sử, ngay cả trên lịch sử 

của cuộc đời Chúa Giêsu. 

Tín hữu chủ động tham gia vào đời sống và sứ vụ của Giáo Hội bằng cách đón nhận sự tác động 

của Thánh Thần tình yêu. Chính Ngài là tác nhân của sự tham gia trong Giáo Hội. Tín hữu chỉ 

thực sự chủ động tham gia vào Giáo Hội khi sống và hành động dưới sự tác động của Thánh 

Thần. Nếu như việc vâng phục và được sai đi nói lên chiều kích thụ động của việc tham gia, thì 

chủ động đón nhận Thánh Thần và sống theo sự hướng dẫn của Thánh Thần nói lên nét chủ 

động của việc tham gia vào đời sống và sứ vụ Giáo Hội. Việc chủ động đón nhận Thánh Thần 

bao hàm việc chuẩn bị tâm hồn cho xứng đáng và phù hợp với việc đón nhận đó, như cầu 

nguyện, sám hối, đón nhận các bí tích, đọc, lắng nghe, chia sẻ Lời Chúa, sống theo Luật Chúa 

và luật Giáo Hội, sống bác ái yêu thương, quan tâm đặc biệt với người yếu thế, v.v. 

 

Kết Luận 

Bài viết cố gắng tìm về cội nguồn của sự tham gia, nơi nội tại Thiên Chúa Ba Ngôi; qua chứng 

tá của Kinh Thánh và Thánh Truyền, với sự trợ giúp của các thần học gia, chúng ta thấy được 

có tương quan đa chiều giữa Ba Ngôi, đặc biệt sự chủ động qua lại giữa Con và Thánh Thần. 

Tuy nhiên, chúng ta cũng cẩn trọng tránh những quan niệm thái quá: cổ võ bỏ công thức truyền 

thống nói về việc Thánh Thần bởi Cha và Con mà ra, hoặc cho rằng Ba Ngôi lệ thuộc vào lịch 

sử và chịu đau khổ với tư cách là Thiên Chúa, hoặc phóng chiếu ý thức hệ nhân loại vào việc 

mô tả bản chất và mối tương quan giữa Ba Ngôi, v.v. Từ đó, chúng ta có thể tránh được một số 

hình thái cực đoan của quan niệm về việc tham gia mang tính "cào bằng" hoặc "hỗn loạn", phát 

xuất từ ý thức hệ của thời đại, hơn là bắt nguồn từ tinh thần thiêng liêng Kitô giáo. Chúng ta 

chỉ có thể là một Giáo Hội tham gia đích thực, khi chúng ta tham dự vào sứ mạng có đặc nét 

tham dự của Con và Thánh Thần.  

 

Tài liệu tham khảo 

C. Fabro, "Participation", New Catholic Encyclopedia, second Edition, vol.10 (Detroit: Gale, 

2003), 905-910. 

Daniel Miller, "The Doctrine of the Trinity and Christian Environmental Action", New 

Blackfriars 94, 1049 (01.2013), 20-31. 

John O'Donnell, "Im Him and Over Him", 28-29. 

Karen Kilby, "Perichoresis and Projection: Problems with Social Doctrines of the Trinity", 

New Blackfriars 81, 957 (11.2000), 432-445. 

Matthew Lewis Sutton, "A Compelling Trinitarian Taxonomy", 169-172. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 

 87 

Lydia Schumacher, "The Trinity and Christian Life: A Broadly Thomistic Account of 

Participation", New Blackfriars 96, 1066 (11.2015), 645-657. 

Lydia Schumacher, "The Trinity and Christian Life", 648, 651, 655-656. 

Hans Urs von Balthasar, Theo-Drama: Theological Dramatic Theory, vol. 3: The Dramatis 

Personae: The Person in Christ, trans. Graham Harrison (San Francisco: Ignatius Press, 

1992), 183-191, 515-523. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 

CITATION | Nguyen Hai Tinh. 2025. “Understanding and communicating Christological truths: potentials and 

problems in the context of modern Viet Nam”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 88-92. DOI: 

https://doi.org/10.54855/csl.255411 

Understanding and communicating Christological truths: potentials and 

problems in the context of modern Viet Nam 

Fr. Fx. Nguyen Hai Tinh, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.255411  

® Copyright (c) 2025 Nguyen Hai Tinh 

Received: 30/09/2025  Revision: 15/12/2025 Accepted: 22/12/2025 Online: 22/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Christology; 

Viet Nam; inculturation; 

Buddhism and folk 

religion; Marxism and 

scientific worldview 

This essay examines how systematic theology can understand and 

communicate core Christological truths in modern Viet Nam. It 

adopts “understanding” and “communicating” as key tasks and 

defines the doctrinal truths at stake as Jesus Christ’s full divinity 

and full humanity, and his uniqueness as the way of salvation. The 

author situates the discussion within a Vietnamese context marked 

by (1) Mahayana Buddhism and popular religious cults, (2) 

Marxist-Leninist and scientific-technical education, and (3) rapid 

globalization. Buddhism and folk religiosity can foster openness 

to transcendence and support narrative proclamation, yet they may 

also encourage superstition and weaken Christ’s uniqueness or 

historicity. Marxist-materialist habits challenge belief but can 

purify superstition and awaken spiritual hunger and historical 

inquiry. The essay concludes by proposing two complementary 

parameters: narrative-symbolic Christology and a scientifically 

framed appeal to spiritual experience. 

 

Understanding and communicating 

With these two terms, I would like to refer to the tasks (or two of the tasks, depending on what 

we understand systematic theology to be) of systematic theology. These are the two last 

functional specialties among the eight ones proposed by B. Lonergan in his Method in 

Theology.1 With these two tasks, systematic theology presupposes and starts from the 

conviction and affirmation of theological truths. From there, systematic theology seeks to 

understand and explain these truths in concepts and terms intelligible to its audience.2x 

To perform these tasks, systematic theology needs to build a coherent whole of concepts that 

 
1 Cf. B. Lonergan, Method in Theology, London 1975, 127-133. The eight functional specialties in theology 

are Research, Interpretation, History, Dialectic, Foundations, Doctrines, Systematics, Communications. He seems 

to consider the so-called systematic theology as belonging to the functional specialty of Systematics (cfr. Ibid., 

339-340, 349-350). 
2 “The aim of systematics is not to increase certitude but to promote understanding. It does not seek to 

establish the facts... Its task is to take over the facts, established in doctrines, and to attempt to work them into an 

assimilable whole” (Ibid., 336). 

https://doi.org/10.54855/csl.255411
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.255411


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 89 

are familiar to its audience and that make sense among themselves, in relation to one another.3 

This essay does not aim at building a system of interacting concepts, but only at indicating the 

parameters for such a to-be-built system of conceptualization. 

 

Christological truths 

By “Christological truths,” I simply mean the doctrinal truth about (1) Jesus Christ as true God 

and as true man; and the truth about (2) him as the unique way of salvation. These two truths 

interact and are dependent on each other. 

 

Modern Viet Nam 

The social, cultural, and religious contexts of modern Viet Nam are characterized by (1) 

Buddhism and other traditional religions, by (2) a communist education of Marxist-Leninism 

and of natural sciences, and by (3) a speedy process of globalization whose most obvious effect 

is the growing mentality inclined to consumerism and secularism. 

Despite the common heritage of national and cultural identity, and despite the speedy process 

of globalization, there still exists a great variety of sub-cultures and cultural intersections. It is 

possible to talk about city culture as distinct from rural culture, about the culture of the youth 

as distinct from that of the old. Within the same population, different subcultures may coexist, 

sometimes in conflict, claiming their own territory or blending to form new mixtures. 

Each of the three elements indicated above that influence the context of modern Viet Nam can 

be found more eminent in one section of the population than in others, but generally all three 

can be found at the same time, interacting with one another, in any section of the population. 

In this essay, I will point out the potential and problems posed by the first two elements for a 

possible systematic Christology. These two elements (Buddhism and other religions, Marxist 

education, and scientific technical mode of thinking) are more peculiar to the society of Viet 

Nam. The third one can be said to be common to any other culture. 

 

Potentials and problems 

a. Buddhism and other folk religions: The majority of the population practices Mahayana 

Buddhism, mixed with Taoist, Confucianist, and traditional cults. Even those who call 

themselves Buddhists do not, in practice, consider that the ultimate absolute principle of 

salvation is the state of Nirvana. They also worship Buddha and others as divinities. 

• Potentials: 

This facilitates a sense of the transcendent: the sacredness and the good. On the cognitive level, 

 
3 “The facts and values affirmed in doctrines give rise to further questions. For doctrinal expression may 

be figurative or symbolic. It may be descriptive and based ultimately on the meaning of words rather than on an 
understanding of realities. It may, if pressed, quickly become vague and indefinite. It may seem, when examined, 
to be involved in inconsistency or fallacy. 

The functional specialty, systematics, attempts to meet these issues. It is concerned to work out appropriate 
systems of conceptualization, to remove apparent inconsistencies, to move towards some grasp of spiritual matters 
both from their own inner coherence and from the analogies offered by more familiar human experience” (Ibid., 
132). 

 



https://khoahocconggiao.org Fr. Fx. Nguyen Hai Tinh, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 90 

they tend to easily acknowledge the existence of Something or Someone thaưwho is 

transcendent. It is always possible to speak about “Ong Troi” (Mr. Heaven) or God. On a 

practical level, they believe in Karma and seek to do good for the sake of a better existence. 

A historical figure from the past becomes a divine figure and is worshipped in temples, which is 

common. Every village or commune has its own divinity who used to be a hero or a person of 

high status in that village. Beliefs and cults are commonly created around a historical figure to 

make that person a god. This practice facilitates preaching about Jesus Christ as a historical 

figure and as God. 

In this aspect, it would be appropriate to present the truths about Jesus Christ in narrative forms. 

It would be appropriate to tell the story of a God who descends to this world, carries out his 

charitable works, teaches his noble doctrines, and then returns to heaven, becoming the only 

way to salvation for mankind. This story would find fertile soil to take root and bear fruit in the 

minds and hearts of the people who are not unfamiliar with stories of legendary historical divinities. 

Familiarity with moral values (peace in Buddhism; family, truth, honor in Confucianism) can serve as 

doorways to acquaintance with Jesus Christ as a “guru”. 

• Problems: 

However, for ordinary folks, sensitivity to the transcendent in most cases leads to anarchical 

pantheism and superstitious practices. 

The narrative approach to the person of Jesus Christ also has its difficulties. It would be the 

story of a historical figure who comes from a different culture. Unlike the other traditional and 

national heroes, Jesus could initially be perceived as a stranger to the audience's national and 

cultural identity. This would not prevent Jesus from being gradually welcomed into the 

emotional home and religious consciousness of the people, but it would present an obstacle to 

overcome. Another difficulty is how this story of Jesus Christ would distinguish him from other 

national religious divinities. Jesus Christ’s uniqueness and thus the truth about him as true God 

would be undermined if he were just one of those divinities who are no more than some “super-

humans”, performing magic for the benefit or for the harm of their faithful. The third difficulty 

involves the danger of not considering Jesus as a true man. The tendency to forget or to pay no 

attention to the divinity's history would undermine the radically historical aspect of the person 

of Jesus Christ. Putting Jesus Christ in the rank of national and folk divinities, therefore, would 

be equivalent to dethroning him from his religious status as true God and to undermining his historical 

status as true man. 

As for Jesus Christ’s uniqueness, it seems difficult to preach it to people who are ready to turn to 

any divinity for their own benefit. It is, in fact, so if we rely on theoretical discourses that present Jesus 

Christ to them only on a cognitive level. People of such a religious sensitivity live much of their 

religious life on an emotional level. It would be an appropriate way to introduce Jesus Christ 

into their lives: to teach them to love Jesus Christ as a person, historical and divine. Once 

welcoming him into their emotional and religious home, they could embrace Jesus Christ as 

their only God and only way of salvation. 

b. Marxism and scientific-technical/materialistic mode of thinking: For the past 60 years in the 

North and 30 years in the South, the education system of Viet Nam has laid great stress on 

subjects of natural sciences and on the philosophy of Marxist-Leninism. The reception of 

Marxist-Leninism may not be substantial, but the continual repetition of its doctrines inevitably 

exerts its influence on the mode of thinking of the people. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 91 

• Problems: 

Obviously, an atheistic, materialistic mentality opposes any kind of religious beliefs. 

• Potentials: 

However, it is not the end of religions. There is still hope if we can look at it with a positive 

eye. It is precisely this type of education and mode of thinking that helps purify people from the 

superstitious mindset commonly found in folk religious practices. This could prepare the way for a 

mature faith in Jesus Christ. It is precisely those educated with a scientific-technical mentality 

who could show interest and seriousness in seeking a historical Jesus and thus be introduced to 

the authentic person and works of Jesus Christ. 

The lack of knowledge of other humanistic subjects in the education system creates a gap in 

people’s view of themselves and of reality. However, it is precisely this emptiness that occasions 

awareness of hunger and a greater desire for spiritual life. It would be fascinating for people to 

reconnect with the life of the spirit within themselves and in the world around them. Once aware 

of the richness of the life of the spirit, the people are prepared to accept Jesus as Christ, whose 

spirit of the Resurrection is at work in their minds and hearts and in the world. 

The language to communicate the truths about Jesus Christ, therefore, could be scientific and 

open people to the phenomenon of the spirit. It could use the scientific method (psychology, 

epistemology, etc.) to raise the audience’s awareness of their own spiritual life in scientific-

philosophical terms. 

The appreciation of such Marxist values as social equality and social justice could also serve as 

doorways to the appreciation of the works, teachings, and person of Jesus Christ, who has historically 

always taken the side of the poor. 

 

Conclusion 

The analysis of the potentials and problems presented above has identified significant 

parameters for a possible conceptual system and for the communication of such concepts, which 

would intelligibly present Christological truths to the people of modern Viet Nam. These 

parameters are: 

- A narrative approach that presents the truths about Jesus Christ in interacting with data, 

images, metaphors, and symbols. These data, images, metaphors, and symbols form a 

meaningful, coherent whole supported by the structure of the narrative itself. Once 

entering into the narrative's world of meaning, the audience can be facilitated in 

embracing Jesus Christ as their God and their salvation. 

- An appeal to the awareness of the life of the spirit in modern scientific terms. This would 

first attract the people to the desire and pursuit of transcendent values, to the awareness 

of their own human persons as spirit, then to the personal encounter with the Spirit of the 

Risen Christ. 

Depending on the audience, more emphasis can be placed on one parameter than on the other. 

In any case, the two do not necessarily contradict one another and should not. These two 

guarantee the truth about Jesus as both a historical figure and the Risen Christ. 

 



https://khoahocconggiao.org Fr. Fx. Nguyen Hai Tinh, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 92 

References 

B. Lonergan, Method in Theology, London 1975, 127-133 

Biodata 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Ơn Toàn Xá và Văn Hoá Việt Nam”. Khoa Học Công Giáo và Đời 

Sống, 5(4): 93-100. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255412  

Ơn Toàn Xá và Văn Hoá Việt Nam 
Plenary Indulgence and Vietnamese Culture 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.255412  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 12/09/2025  Revision: 13/12/2025 Accepted: 22/12/2025 Online: 22/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: plenary 

indulgence; 

inculturation; treasury of 

merits; Sacrament of 

Reconciliation 

During the Jubilee Year commemorating 400 years since the first 

Jesuits set foot in Vietnam, many Catholics have opportunities to 

receive the Plenary Indulgence yet remain uncertain about its 

meaning. This article revisits the Church’s catechetical definition, 

clarifying the distinction between forgiven sin and the remaining 

temporal consequences; the indispensable role of the Church in 

applying the “treasury of merits”; and the interior requirements of 

conversion expressed through prayer, charity, and penitential 

practice. Building on this foundation, the author proposes a 

culturally resonant explanation drawn from Vietnamese 

experience—especially the practice of gift-giving and the paired 

notions of Thảo and Lộc—to present indulgence as God’s 

gracious gift rather than a legalistic procedure or a matter of 

“calculation.” The conclusion invites believers to return to the 

Sacrament of Reconciliation and to live more consciously the 

communion of the Church. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Ơn Toàn Xá; 

hội nhập văn hoá; kho 

tàng ân phúc; Bí tích 

Hoà Giải 

Trong Năm Thánh kỷ niệm 400 năm các Giêsu hữu đầu tiên đến 

Việt Nam, nhiều tín hữu có dịp lãnh Ơn Toàn Xá nhưng vẫn băn 

khoăn về ý nghĩa của ân xá. Bài viết nhắc lại định nghĩa theo Giáo 

lý Hội Thánh, làm rõ sự phân biệt giữa tội đã được tha và hình 

phạt còn lại; vai trò của Giáo Hội trong việc áp dụng “kho tàng ân 

phúc”; và đòi hỏi nội tâm là hoán cải, cầu nguyện, bác ái, đền tội. 

Từ đó, tác giả đề nghị một lối lý giải gần gũi văn hoá Việt Nam 

qua kinh nghiệm “tặng quà” và cặp phạm trù Thảo–Lộc, để hiểu 

ân xá như ơn ban của Thiên Chúa chứ không phải thủ tục pháp lý 

hay phép “tính toán”. Kết luận mời gọi trở về Bí tích Hoà Giải và 

sống hiệp thông Hội Thánh.  

https://doi.org/10.54855/csl.255412
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.255412


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 94 

Dẫn nhập 

Trong suốt Năm Thánh mừng kỷ niệm 400 các Giêsu hữu đầu tiên đặt chân lên đất Việt, có 

nhiều dịp cho những ai tham dự Thánh Lễ và viếng các nhà thờ, nhà nguyện thuộc Dòng Tên 

được lãnh nhận Ơn Toàn Xá (còn gọi là Ơn Đại Xá). Thiết tưởng đây là dịp để chúng ta cùng 

tìm hiểu ý nghĩa đích thực của Ơn Toàn Xá để việc lãnh nhận ơn này  thực sự đẹp lòng Chúa 

và mang lại ơn ích thiêng liêng cho chúng ta. 

Hơn nữa, Năm Thánh này cũng được tổ chức nhằm cổ võ suy tư về cách thức loan báo Tin 

Mừng ngày nay cho dân tộc Việt Nam, trong đó hội nhập văn hoá chắc chắn là một yếu tố 

không thể thiếu. Bài viết này thử trình bày một cái nhìn thần học từ bối cảnh văn hoá Việt Nam 

về việc lãnh nhận Ơn Toàn Xá, với mong muốn góp phần nhỏ bé vào việc hướng tới xây dựng 

một thần học hội nhập văn hoá ở Việt Nam, cũng chính là góp phần vào việc loan báo Tin 

Mừng cho người dân Việt ngày nay.  

Vấn nạn 

Giáo dân Việt Nam đã quen với việc lãnh nhận Ơn Toàn Xá trong nhiều dịp khác nhau (Thánh 

lễ mở tay của tân linh mục, các dịp lễ đặc biệt của các giáo phận, các dòng tu, v.v.). Tuy nhiên, 

trong kinh nghiệm mục vụ, chúng ta thường gặp nhiều thắc mắc liên quan tới ý nghĩa của ân 

xá. Chúng tôi xin trình bày các vấn nạn theo 3 nhóm sau: 

Vấn nạn thường hay được đặt ra nhất là: Tại sao tội đã được tha mà hình phạt vẫn còn? Tại sao 

Chúa “hà khắc” hoặc “keo kiệt” đến nỗi không  tha luôn hình phạt? 

Rồi đối với những người quan tâm tới giáo lý và ý nghĩa sâu xa của các việc nhà đạo thì các 

vấn nạn sau hay được đặt ra: Tại sao phải chờ những dịp lễ quan trọng, có sắc lệnh của Toà 

Thánh, giáo dân mới có thể đón nhận Ơn Toàn Xá? Nếu ơn Chúa là thiêng liêng và Chúa luôn 

sẵn sàng ban ơn, thì bất kể lúc nào giáo dân thành tâm cũng có thể lãnh nhận được Ơn Toàn Xá 

chứ?  

Hơn nữa, việc lãnh Ơn Toàn Xá có thực sự hữu ích cho đời sống đạo không khi mà việc đó có 

vẻ máy móc? Việc lãnh nhận Ơn Toàn Xá có thay đổi đời sống tín hữu không khi mà họ quan 

niệm rằng cứ lãnh phép lành, đọc một số kinh, xưng tội, rước lễ là được tha mọi hình phạt của 

tội? Rồi có cả những thắc mắc đơn sơ, mang tính “luật lệ”, có vẻ hơi “vật chất” nhưng rất “thực 

tiễn”: Lãnh bao nhiêu Ơn Toàn Xá thì đủ? Lãnh nhiều quá có bị “dư” không? Ơn Toàn Xá dư 

(ngay cả khi đã áp dụng cho người quá cố) thì đi đâu? 

Định nghĩa 

Trước khi cố gắng giải đáp các vấn nạn trên, chúng ta cần tìm hiểu xem ân xá nói chung là gì. 

Sách Giáo Lý Của Hội Thánh Công Giáo1 (GLHTCG) có một định nghĩa xúc tích về ân xá 

trong số 1471. Ở đây, chúng tôi xin phân tách câu và diễn giải lại định nghĩa trên, có nhấn mạnh 

các yếu tố quan trọng (bằng dấu gạch dưới), hầu làm rõ ý của định nghĩa hơn.  

Theo GLHTCG, ân xá là các ơn từ kho tàng ân phúc của Đức Kitô và các thánh mà 

- Giáo Hội dùng quyền Chúa Giêsu ban để áp dụng 

 
1 Bản dịch của Uỷ Ban Giáo Lý Đức Tin, thuộc Hội Đồng Giám Mục Việt Nam (Hà Nội: Nxb Tôn 

Giáo, 2009). 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 95 

- cho những ai thật tâm (ao ước, sám hối) và chu toàn các điều kiện được Giáo 

Hội quy định. 

- Ơn này có tác dụng xoá các hình phạt tạm do các tội (đã xưng và đã được tha) 

gây ra. 

GLHTCG còn nói thêm rằng các tín hữu có thể áp dụng các ân xá cho những người đã qua đời, 

và rằng có hai loại ân xá: ơn tiểu xá xoá một phần hình phạt tạm, ơn đại xá xoá toàn bộ hình 

phạt tạm. Trong bài viết này, chúng tôi xin bàn đến ân xá nói chung mà không đi vào sự phân 

biệt giữa Đại Xá với Tiểu Xá. 

Diễn giải 

Chúng tôi xin diễn giải chi tiết hơn để làm sáng tỏ định nghĩa trên. Chúng tôi xin diễn giải 3 

yếu tố quan trọng trong định nghĩa ân xá, với ý hướng làm sáng tỏ cho 3 nhóm vấn nạn tương 

ứng nêu ở trên: 

- Có sự phân biệt giữa hình phạt tạm của tội và tội được tha. Tội đã được tha, nhưng hình phạt 

tạm vẫn còn. GLHTCG, số 1472 còn nói về sự phân biệt giữa hình phạt vĩnh cửu do tội trọng 

gây nên và hình phạt tạm do tội nhẹ gây nên. GLHTCG, số 1473 nói rằng khi tha tội, Chúa tha 

những hình phạt vĩnh cửu, nhưng hình phạt tạm thì vẫn còn. 

- Giáo Hội đóng vai trò thiết yếu trong tiến trình tha hình phạt tạm này. Với vai trò là chủ thể 

cai quản “kho tàng ân phúc”, là thừa tác viên ơn cứu độ, Giáo Hội có năng quyền áp dụng các 

ân phúc của Đức Kitô và của các thánh để xoá các hình phạt tạm cho các cá nhân tín hữu (x. 

GLHTCG 1478). Kho tàng ân phúc là gì? Và tại sao phải cần tác động của Giáo Hội để mở kho 

tàng ấy, thì ơn ích thiêng liêng mới tới được các tín hữu? Đó là kho tàng ơn thánh vô biên do 

Đức Kitô mang lại cho nhân loại qua cuộc sống, cái chết và sự phục sinh của Người. Kho tàng 

này cũng bao gồm lời cầu nguyện và công phúc của các thánh. Kho tàng này được trao ban cho 

toàn nhân loại và ai cũng có thể được hưởng từ kho tàng này nhờ mối thông công (x. GLHTCG 

1476-1477). Nhưng Giáo Hội, với quyền trói buộc và tháo cởi do Đức Kitô ban, có thể can 

thiệp để mở kho tàng và áp dụng cho các cá nhân tín hữu. 

- Để được tha hình phạt tạm, tín hữu cần phải có tâm tình xác đáng. Họ phải có ý muốn cởi bỏ 

con người cũ để mặc lấy con người mới bằng việc làm các việc lành bác ái, cầu nguyện và thực 

hành việc hãm mình, đền tội, v.v. (x. GLHTCG 1473). 

Lý giải 

Các diễn giải trên, dựa vào ngôn ngữ và ý tưởng của giáo huấn Giáo Hội như được diễn tả trong 

sách giáo lý, có thể làm sáng tỏ phần nào các vấn nạn nêu trên. Tuy nhiên, có thể độc giả tuy 

thấy mình đã hiểu về ân xá, nhưng chưa thấy được thuyết phục bởi các điểm mà giáo lý đưa ra. 

Vấn nạn thứ nhất vẫn còn y nguyên, chưa giải đáp được: Tại sao Chúa tha hình phạt vĩnh cửu 

mà không tha được hình phạt tạm? Vấn nạn thứ hai vẫn chưa được giải đáp rõ ràng lắm: Tại 

sao mối thông công giữa các thánh (trong các ơn thánh) lại cần sự can thiệp của Giáo Hội?  

Ở phần này, chúng tôi xin thử trình bày một lý giải thần học về ân xá, bằng ngôn ngữ của kinh 

nghiệm nhân sinh2, với ý hướng là mang giáo lý lại gần đời sống hơn, để chúng ta không chỉ 

 
2 Trong phần lý giải này, chúng tôi xin dựa vào ý của Karl Rahner trong mục “Indulgences”, trong 

cuốn Sacramentum Mundi – An Encyclopedia of Theology, biên tập bởi Karl Rahner, Vol.3 (New York: 
Herder and Herder; London: Burns & Oates, 1969), 123-129.  



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 96 

chấp nhận các chân lý đạo bằng trí óc mà thôi, mà còn bằng cả tâm tình xác tín, yêu mến và 

thực hành nữa. 

Hình phạt do tội 

Trước hết, phải nói rằng cụm từ “hình phạt” có thể gây hiểu lầm như là cái gì áp đặt từ bên 

ngoài theo nghĩa pháp lý, và vì thế làm chúng ta không thể hiểu nổi tại sao Chúa “không thể” 

tha hình phạt tạm của tội. Nhưng thực ra, theo kinh nghiệm nhân sinh, hình phạt do tội được 

kinh nghiệm dưới hai chiều kích như hai mặt của một thực tại: như là hậu quả của tội và như là 

tiến trình thoát ly khỏi hậu quả đó3. 

Theo kinh nghiệm nhân sinh, mọi ý nghĩ, hành vi của chúng ta đều để lại hậu quả ngoại tại lẫn 

nội tại trên đời sống và con người chúng ta. Điều này cũng đúng cho những ý nghĩ, hành vi 

xấu; chúng có tác hại lên thói quen, cách sống, cách nghĩ, cách cảm nghiệm và cả thể trạng của 

ta. Các tác hại này làm cho chúng ta đau khổ, phá vỡ sự hài hoà trong các tương quan và làm 

chúng ta lệ thuộc vào các thói quen xấu. Chúng ta đều có kinh nghiệm rằng hành vi xấu càng 

nghiêm trọng hoặc càng được lặp lại nhiều lần thì hậu quả của nó trên con người và đời sống 

(bao gồm các tương quan với thế giới và với người khác) ta càng nặng nề và lâu dài. Ví dụ: 

hành vi giết người sẽ để lại những dấu ấn tai hại, đậm và bền trên tính cách, tâm lý và các tương 

quan của kẻ sát nhân hơn một lời nói dối. Tuy thế, lời nói dối, nhất là khi nó được lặp lại nhiều 

lần, cũng để lại dấu ấn xấu trên thói quen của người nói và trên sự tin tưởng của người khác đối 

với người ấy. Điều này được minh hoạ trong kinh nghiệm rằng chúng ta rất khó bỏ hoặc rất khó 

khắc phục hậu quả của các thói xấu nặng và các thói xấu được lặp lại nhiều lần.  

Chúng ta có thể hiểu các tác hại này là một khía cạnh của “hình phạt” do tội vậy. Như vậy, hình 

phạt do tội là do chính hành vi tội lỗi của chúng ta gây ra, hay nói cách khác, chính chúng ta tự 

phạt mình khi phạm tội. Và rất nhiều lúc chúng ta “hoan hỉ”, “háo hức” và tìm đủ mọi cách để 

tự phạt mình bằng cách phạm tội, dẫu biết rằng tội dẫn chúng ta tới các tác hại và cuối cùng là 

cái chết. Đó chính là sự mâu thuẫn nội tại của tội và của sự dữ nơi kinh nghiệm của chúng ta, 

như thánh Phaolô nói “tôi làm điều tôi không muốn” (Rm 7, 16), tức tôi làm điều có hại cho tôi 

và cho người thân của tôi, và tôi rất thích làm điều đó. 

Khi xưng tội là khi chúng ta ý thức sự tai hại của tội và muốn dứt bỏ nó. Nhưng tất cả chúng ta 

đều có kinh nghiệm rằng rất nhiều lúc chúng ta xưng, thật lòng sám hối và dốc lòng chừa một 

tội nào đó, nhưng rồi, sau một thời gian, lại tái phạm tội đó. Ai trong chúng ta cũng có kinh 

nghiệm “lực bất tòng tâm” trong việc bỏ các thói xấu và các hậu quả tai hại của tội và kêu lên 

như thánh Phaolô: “Thật khốn thân tôi! ai cứu tôi khỏi thân xác đáng chết này?” (Rm 7, 24). 

Khi ban Bí Tích Hoà Giải qua thừa tác viên của Giáo Hội, Chúa dùng quyền năng vô biên của 

lòng từ ái Ngài và của cái chết và sự sống lại của Đức Kitô để tha tội cho chúng ta và một cách 

lạ lùng như một phép lạ, bảo đảm rằng chúng ta sẽ không bị vướng vào các hậu quả của tội 

cách vĩnh cửu (tức xoá hình phạt vĩnh cửu). Đây là niềm hy vọng Kitô giáo, niềm hy vọng của 

sự sống lại. Thiên Chúa đảm bảo chắc chắn đã cứu chúng ta khỏi vòng vây hãm và trói buộc 

của tội và các hậu quả tai hại của nó. Điều mà chúng ta thấy mình không thể làm được thì Thiên 

Chúa đã làm cho chúng ta, nhờ tình yêu vô biên và cái chết và sự sống lại của Đức Kitô, Con 

Ngài. 

Nhưng đây là niềm hy vọng cánh chung, tức rất thực tế chứ không hão huyền; niềm hy vọng 

này tôn trọng và phù hợp với tiến trình lớn lên của chúng ta trong không gian thời gian. Là 

 
3 Ở đây, chúng tôi chỉ xin nói những điều liên quan đến tội như được phản ánh trong kinh nghiệm 

nhân sinh, chứ không đi sâu vào bản chất thần học của tội xét như là hành vi tự do của con người trong 
tương quan với  Thiên Chúa. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 97 

những chủ thể có tự do, chúng ta xây dựng và định hình vĩnh cửu của mình trong không gian 

và thời gian này. Mặt khác, thường thì ơn Thánh của Chúa hoạt động cách thực tiễn, vẫn được 

xây dựng trên các quy luật tự nhiên, tuy siêu vượt trên các quy luật đó. Thế nên, tuy trong Ngày 

Sau Hết, chúng ta chắc chắn sẽ được chữa lành khỏi mọi hậu quả tai hại của tội cách vĩnh viễn, 

nhưng trong lúc này, là những chủ thể có chiều kích thể lý, chúng ta cần trải qua một tiến trình 

thanh luyện, để gột rửa từ từ các hậu quả đó, để dần cởi bỏ con người cũ và mặc lấy con người 

mới. Tiến trình này đòi hỏi không chỉ lòng sám hối, quyết tâm, mà còn cả sự khổ luyện, chiến 

đấu, tu tập, cầu nguyện, hãm mình, v.v. nữa. Tiến trình thanh luyện này là một khía cạnh khác 

trong kinh nghiệm nhân sinh về hình phạt do tội, và chúng ta có thể gọi đó là hình phạt tạm. 

Tiến trình thanh luyện này, vừa là biểu hiện kéo dài, vừa là hệ quả mà đôi khi cũng là nguyên 

nhân sinh ra lòng sám hối, cũng còn lệ thuộc vào thiện chí, ý muốn của chúng ta nữa. Nếu 

chúng ta  không muốn và không nỗ lực để được thanh luyện, tức là không thật sự sám hối, thì 

Ơn Thánh cũng không phát huy được tác dụng trên con người và đời sống chúng ta. Chính vì 

thế sự thanh luyện vẫn còn “diễn ra” ngay cả sau khi chết (giáo lý gọi là Lửa Luyện Tội, hay 

Luyện Ngục), vì hậu quả của tội vẫn còn, tuỳ vào thiện chí và nỗ lực của chúng ta khi còn sống. 

Như vậy chúng ta đã hiểu tại sao trong Bí Tích Hoà Giải, tội tuy đã được tha, nhưng hình phạt 

tạm vẫn còn. Vì Bí Tích đó không phải là một nghi thức phù chú suông (chỉ là năm bảy phút 

nơi Toà Giải Tội), mà cần phải được trải rộng và tiếp diễn trong cuộc sống chúng ta ngoài Toà 

Giải Tội nữa. Tội đã được tha, Chúa đã đảm bảo cứu chúng ta cách vĩnh cửu, nhưng tiến trình 

gột rửa, thoát ly khỏi tội và hậu quả của nó vẫn cần phải diễn ra trong cuộc sống. Tiến trình đó 

diễn ra nhanh hay chậm tuỳ vào mức độ thiện chí và nỗ lực trong thực tế cuộc sống của chúng 

ta. 

Vai trò của Giáo Hội 

Thế nhưng, tiến trình đó không diễn ra riêng lẻ cách cá nhân. Tất cả chúng ta có mối liên hệ 

thiêng liêng với nhau (giáo lý gọi là mối thông công); mọi phúc đức cũng như tội vạ của mỗi 

người đều có tác động lên những người khác. Sự tác động này là thiêng liêng, nên vô hình, 

nhưng nhiều lúc chúng ta vẫn cảm thấy được nó qua những biểu hiện thể lý, xã hội, văn hoá 

của nó. Một câu chửi thề, một hành vi trả lại của đánh rơi, v.v. tất cả đều có âm vang và ảnh 

hưởng trên xã hội chúng ta, trên thế hệ trẻ và trên những người khác. 

Tiến trình gột rửa, thoát ly khỏi sự trói buộc và hậu quả của tội, tuy là nỗ lực của mỗi cá nhân, 

cũng diễn ra trong mối hiệp thông rộng lớn với toàn thể Giáo Hội (kể cả Giáo Hội chiến thắng 

lẫn Giáo Hội đang thanh luyện, tức với cả các thánh lẫn các linh hồn trong Lửa Luyện Tội). 

Công phúc vô biên của Đức Kitô và phúc đức của các thánh cổ võ và thúc đẩy tiến trình đó 

(chẳng hạn, qua gương sáng và gợi hứng hướng về sự thánh thiện), trong khi tội của những 

người khác cũng tác động gây cản trở tiến trình thanh luyện của chúng ta (chẳng hạn, qua gương 

xấu và làm nhụt ý chí tốt lành của chúng ta).  

Như vậy, qua những lần ban ân xá, Giáo Hội thể hiện cách hữu hình và cụ thể mối hiệp thông 

đó vẫn có trong toàn Giáo Hội, để nâng đỡ và thúc đẩy tiến trình thanh luyện của mỗi người 

chúng ta diễn ra cách suôn sẻ, dễ dàng hơn. Là những chủ thể sống trong không gian thời gian, 

chúng ta cần những hình thức hữu hình và cụ thể đó để cảm nghiệm và tiếp nhận sự cổ võ và 

đồng hành của Giáo Hội và các thánh. Như vậy, khi nói “ân xá tha hình phạt tạm của tội” là có 

ý nói rằng Giáo Hội, qua lời cầu nguyện chính thức của mình, đồng hành, cổ võ và thúc đẩy 

tiến trình thanh luyện của các cá nhân, để giúp họ vượt qua các hậu quả của tội và trở nên con 

người mới cách suôn sẻ và dễ dàng hơn. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 98 

Tiểu kết 

Tóm lại, việc Giáo Hội ban ân xá nói lên rằng: 

- Chúng ta, vốn là những chủ thể sống trong không gian và thời gian, cần trải qua một tiến trình 

để thanh luyện khỏi tội và hậu quả của nó. 

- Chúng ta không chiến đấu với tội cách cô đơn, nhưng trong mối hiệp thông với toàn thể Giáo 

Hội, trong đó chúng ta nhận được sự giúp đỡ và đồng hành của các thánh là những người đã 

cộng tác đắc lực với ơn thánh vô biên của Đức Kitô. 

- Việc lãnh ân xá không phải là phép ma thuật, nhưng tự nó bao gồm và đòi chúng ta phải có 

tâm tình hoán cải và nỗ lực sống tiến trình lột bỏ con người cũ để mặc lấy con người mới. 

Lý giải theo văn hoá Việt Nam 

Trong mục này, chúng tôi thử diễn tả những tâm tình nằm sâu trong ý thức tôn giáo của người 

Việt Nam liên quan đến việc lãnh nhận ân xá. Khi đưa ra những điểm tích cực trong tâm tình 

người Việt Nam trong việc lãnh nhận ân xá, chúng tôi đồng thời cũng xem đây là những gợi ý 

cho việc canh tân hoạt động thiêng liêng đầy ý nghĩa và rất truyền thống này. 

Chúng ta đã quá quen với nét văn hoá “tặng quà” của người Việt Nam. “Bánh ít cho đi bánh 

quy cho lại”, “có qua có lại mới toại lòng nhau”, đó là một nét văn hoá đóng vai trò thiết yếu 

trong việc xây dựng và củng cố các tương quan gia đình, xã hội. Chắc chắn nhiều lúc nét văn 

hoá đó đã bị lạm dụng, bóp méo làm cho việc tặng quà mất đi ý nghĩa đích thực của nó mà trở 

thành “mua chuộc, hối lộ”. Trong hành vi tặng quà đích thực, món quà thường có giá trị ở ý 

nghĩa biểu tượng hơn là ở giá trị vật chất của nó. “Của cho không bằng cách cho”. Thái độ và 

tâm tình của người tặng quan trọng hơn là giá trị vật chất của món quà. Món quà là một biểu 

tượng cụ thể, hữu hình của tình thương, sự quan tâm, sự hy sinh, lòng trìu mến giữa người với 

người. Một nhúm trà, một vài trái cau cũng là quà; một bao lì xì với giá trị tiền tệ rất nhỏ, cũng 

là quà, nhưng làm cho những dịp lễ, Tết trở nên thực sự vui nhộn, hào hứng và ý nghĩa. Không 

có trầu cau sẽ không có đám hỏi; không có trà, không có bao lì xì, Tết sẽ mất vui.  

Việc bóp méo ý nghĩa của hành vi tặng quà đã làm cho nó trở nên giả dối và nặng nề. Chúng ta 

dần cảm thấy sợ những dịp Tết Trung Thu, Tết Nguyên Đán, đám cưới, đám hỏi, v.v. chính vì 

những méo mó và lạm dụng của nét văn hoá tặng quà. Trong trường hợp này, những món đồ 

có giá trị vật chất cao không còn là biểu hiện của sự quan tâm, trìu mến và hy sinh nữa mà thể 

hiện sự đòi hỏi, yêu sách và trở thành sợi dây vô hình ràng buộc và lạm dụng người khác.  

Tuy nhiên, nét văn hoá tặng quà, nếu được duy trì trong sự tinh tuyền của nó thì sẽ rất đẹp và 

quan trọng cho việc xây dựng các tương quan xã hội đầy tính nối kết liên vị. Để thấy rõ hơn giá 

trị của nét văn hoá này, chúng ta có thể kể đến các khái niệm vẫn còn được trân trọng nơi tâm 

khảm người Việt: đó là các khái niệm Thảo và Lộc. Vào những dịp lễ như Tết Nguyên Đán 

chẳng hạn, con cháu đến viếng thăm ông bà cha mẹ với tâm tình thảo hiền, và thể hiện tâm tình 

đó qua những món quà đơn sơ, cụ thể cùng những lời chúc chân thành. Đó là Thảo. Đáp lại, 

ông bà cha mẹ cũng trao cho con cháu những bao lì xì cùng những lời chúc tốt đẹp. Đó là Lộc. 

Các món quà, các bao lì xì là những biểu hiện cụ thể, không thể thiếu của tâm tình Thảo nơi 

con cháu và của Lộc từ ông bà cha mẹ. Vào những dịp lễ như thế, con cháu không thể không 

diễn tả chữ Thảo và bậc cha mẹ cũng không thể không trao ban Lộc. Mối tương quan giữa Thảo 

và Lộc này còn được thấy rõ nơi những cuộc giáo dân thăm viếng đền đài, chùa chiền, nhà thờ 

ở Việt Nam vào dịp đầu Xuân. Không kể những lạm dụng và mê tín, những cuộc thăm viếng 

đó có thể được xem là việc diễn tả chữ Thảo của giáo dân, bổn đạo, và họ cũng mong chờ Lộc 

từ các bậc thánh nhân, và từ Thiên Chúa. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 99 

Thiết tưởng, Thảo và Lộc cũng là những nét được tìm thấy nơi tâm tình tôn giáo của giáo dân 

Việt Nam trong những dịp lãnh nhận ân xá. Ở Việt Nam, nhất là những năm gần đây, những 

dịp ân xá thường gắn liền với những dịp lễ đặc biệt của một giáo phận, dòng tu, hoặc là những 

năm thánh, những dịp lễ đầu tay của các linh mục. Trong những dịp lễ như thế, ân xá được cảm 

nghiệm như một món quà cụ thể đặc biệt Thiên Chúa ban cho những người tham dự ngang qua 

trung gian của giáo phận, dòng tu, linh mục hoặc các chủ thể tổ chức năm thánh (chúng tôi xin 

gọi tắt là các chủ thể trung gian). Chính nhờ các chủ thể trung gian cử hành các dịp lễ đặc biệt 

mà giáo dân có cơ hội lãnh nhận ân xá. Giáo dân tham dự những cử hành, những Thánh Lễ, 

trong tâm tình hiệp thông chia vui với các chủ thể trung gian và đón nhận ân xá như món quà 

rất đặc biệt của dịp lễ. Món quà này thiêng liêng, nhưng cũng rất cụ thể và là món quà quý giá 

nhất mà qua đó các chủ thể trung gian có thể chia sẻ ơn Chúa, niềm vui, vinh dự, lòng tri ân 

của họ với những người tham dự. Tham dự một dịp cử hành lớn mà thiếu phép lành Toà Thánh 

để ân xá có thể được ban thì giáo dân sẽ cảm thấy như thiếu vắng một yếu tố rất quan trọng, 

làm cho dịp cử hành bớt đi tính phong phú và long trọng của nó. Giáo dân đến tham dự các 

buổi lễ, mang theo tâm tình Thảo hiền của mình đối với Chúa và Giáo Hội, cụ thể là Giáo Hội 

địa phương hiện diện nơi chủ thể trung gian này. Và họ cũng mong chờ Lộc thánh của Thiên 

Chúa, được ban ngang qua chủ thể trung gian đó. Có thế, buổi lễ cử hành của chủ thể trung gian 

mới được vẹn toàn ý nghĩa và thật sự mang “tính Việt Nam”. 

Như vậy, chúng ta thấy có một mối liên hệ nào đó giữa tâm tình tôn giáo của người Việt Nam 

trong việc lãnh nhận ân xá và nét văn hoá tặng quà. Nếu như món quà là biểu hiện hữu hình, cụ 

thể nhưng thiết yếu của tấm lòng và của tương quan, thì ân xá cũng thường được kinh nghiệm 

như biểu hiện cụ thể và quan trọng cho tình yêu, sự quảng đại, hào phóng của Thiên Chúa trong 

những dịp lễ đặc biệt, qua trung gian một giáo phận, dòng tu, linh mục hay cộng đoàn nào đó.  

 

Kết luận 

Từ những gì được trình bày ở trên, chúng ta có thể rút ra những tâm tình cần phải có để việc 

lãnh nhận ân xá được thực sự ý nghĩa, đẹp lòng Chúa và mang lại hiệu quả cứu độ. 

Trước hết, việc lãnh ân xá là dịp để chúng ta trở về với Bí Tích Hoà Giải, không như một thủ 

tục, mà với tâm tình sám hối và ý chí hoán cải đích thực, được cụ thể hoá bằng một tiến trình 

hành động, tập dứt bỏ con người cũ, mặc lấy con người mới. 

Thứ đến, việc lãnh ân xá còn là dịp để chúng ta ý thức hơn và sống mối hiệp thông trong toàn 

bộ Giáo Hội, để cảm nghiệm sự đồng hành, cổ võ, nâng đỡ của Giáo Hội, khuyến khích chúng 

ta cùng tiến lên trên con đường nhân đức thánh thiện. 

Cuối cùng, nét văn hoá Việt Nam, đặc biệt là những tâm tình xoay quanh hai chữ Thảo và Lộc, 

ngoài việc thể hiện rõ tâm tình hiệp thông với Giáo Hội cách cụ thể qua và nơi giáo hội địa 

phương, còn cổ võ chúng ta nên nhìn ân xá theo nghĩa đích thực như là ơn – món quà, tức là 

biểu hiện của tình yêu Thiên Chúa. Nét văn hoá đó mời gọi chúng ta không quan niệm việc 

lãnh ân xá như một thủ tục pháp lý hay mang tính vật chất (vốn là các đặc tính của trả nợ, hối 

lộ và tham nhũng). Nhìn ân xá như là một ơn, chúng ta chú ý tới chính Người Tặng với lòng 

biết ơn và cảm mến, chứ không tập trung vào món quà để tính toán, so sánh. Có thế, việc lãnh 

ân xá mới thực sự trở nên một dịp lễ mừng, thổi bùng lên trong tâm hồn chúng ta một sức sống 

đổi mới. 

 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 100 

Tài liệu tham khảo 

Bản dịch của Uỷ Ban Giáo Lý Đức Tin, thuộc Hội Đồng Giám Mục Việt Nam (Hà Nội: Nxb 

Tôn Giáo, 2009). 

Karl Rahner, Sacramentum Mundi – An Encyclopedia of Theology, Vol.3 (New York: Herder 

and Herder; London: Burns & Oates, 1969), 123-129. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên 

Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do trường Đại học 

Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần học tín lý ở Học viện 

Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại chủng viện Thánh Giuse Sài 

Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in Vietnam, 

is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology (Dogmatic Theology, 

S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He currently teaches courses in 

dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society of Jesus in Vietnam), the Vietnam 

Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of 

Hanoi, and other institutes. 

 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Ngôn Ngữ Biểu Trưng Trong Giáo Lý: Sách Giáo Lý của Cha Girolamo 

Maiorica và Sáng Kiến Hội Nhập Văn Hoá”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 101-127. DOI: 

https://doi.org/10.54855/csl.255413  

Ngôn Ngữ Biểu Trưng Trong Giáo Lý: Sách Giáo Lý của Cha Girolamo Maiorica và 

Sáng Kiến Hội Nhập Văn Hoá 

Symbolic Language in Catechesis: Girolamo Maiorica’s Catechism and His Inculturation Initiative 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.255413  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 30/09/2025  Revision: 15/12/2025 Accepted: 22/12/2025 Online: 22/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Girolamo 

Maiorica; Nôm script; 

symbolic language; 

inculturation 

This article examines symbolic language in the catechetical 

writings of Jesuit Girolamo Maiorica (1591–1656), focusing 

on Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông, to illuminate his 

inculturation initiatives when presenting Catholic doctrine to 

seventeenth-century Vietnamese audiences. Using historical–

textual analysis and the question-and-answer format, the study 

compares the text with St. Roberto Bellarmine’s short catechism 

and identifies additions made “according to Vietnamese 

customs.” Findings indicate that Maiorica employed vernacular 

Vietnamese, familiar symbol systems, narrative exempla, and an 

organization following Faith–Prayer–Commandments (Tin–Xin–

Giữ) to support catechetical learning and practice. His Nôm 

writings thus served pastoral needs while also providing rare 

evidence of seventeenth-century Nôm prose, relevant to present-

day cultural and evangelization discussions. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Girolamo 

Maiorica; chữ Nôm; 

ngôn ngữ biểu trưng; hội 

nhập văn hoá 

Bài viết khảo sát ngôn ngữ biểu trưng trong sách giáo lý của cha 

Girolamo Maiorica (1591–1656) qua tác phẩm Thiên Chúa 

Thánh Giáo Khải Mông, nhằm làm rõ sáng kiến hội nhập văn 

hoá khi trình bày giáo lý cho người Việt thế kỷ XVII. Nghiên 

cứu dùng phân tích lịch sử–văn bản và cấu trúc hỏi–thưa, đối 

chiếu với giáo lý ngắn của thánh Roberto Bellarmino và nhận 

diện các bổ sung “theo ý thói An Nam”. Kết quả cho thấy 

Maiorica vận dụng tiếng Việt bình dân, hệ biểu tượng quen 

thuộc, truyện kể và cách sắp xếp nội dung theo Tin–Xin–Giữ để 

giúp giáo dân dễ học và thực hành đức tin, gắn với thực hành 

đạo. Các trước tác chữ Nôm của ông vừa phục vụ mục vụ vừa là 

chứng liệu hiếm của văn xuôi Nôm thế kỷ XVII, hữu ích cho 

hôm nay.  

 

https://doi.org/10.54855/csl.255413
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.255413


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 102 

Dẫn nhập 

Tỉnh Dòng Tên Việt Nam vừa bước vào Năm Thánh kỷ niệm 400 năm ngày các Giêsu hữu1 

đầu tiên đặt chân đến đất Việt. Đây là dịp để các anh em Giêsu hữu và các thân hữu ôn cố tri 

tân, đọc lại quá khứ huy hoàng của các bậc cha anh đi trước nhằm rút ra những bài học thiết 

thực cho việc loan báo Tin Mừng trên nước Việt ngày nay. Từ trước tới nay, quá khứ huy 

hoàng đó thường được biết đến cách điển hình qua con người và các công trình – mục vụ 

cũng như ngôn ngữ, văn chương – của cha Đắc Lộ (Alexandre de Rhodes), người vẫn được 

xem là có công lớn trong việc truyền giáo, hội nhập văn hoá và nhất là trong việc hình thành 

và phổ biến chữ Quốc Ngữ hiện đại (viết bằng các ký tự Latinh, xin gọi tắt là chữ Quốc 

Ngữ)2. Tuy nhiên, còn nhiều vị Giêsu hữu khác cũng đã góp phần khá quan trọng trong việc 

truyền giảng Tin Mừng cũng như trong việc hội nhập văn hoá nhưng chưa được biết đến cách 

rộng rãi3. 

Sự xuất hiện và phổ biến của chữ Quốc Ngữ chắc hẳn đã được đa số người Việt Nam trân 

trọng và tán dương, vì nó giúp việc ghi lại tiếng nói dân tộc trở nên đơn giản, dễ dàng và phổ 

cập hơn.  Tuy nhiên, cũng không có gì ngạc nhiên khi có những người nặng lòng với lịch sử 

và truyền thống dân tộc, tuy trân trọng việc tạo ra cách viết mới cho tiếng nói dân tộc, vẫn tiếc 

thay cho việc những áng văn thơ cổ viết bằng chữ Hán và chữ Nôm lùi dần vào quên lãng và 

mất tích trong tâm thức người Việt. Đối với một số người, chính chữ Quốc Ngữ là “thủ 

phạm” của hiện tượng đáng tiếc này, vì nó cắt đứt tâm thức người Việt khỏi dòng “truy cập” 

tới những áng văn cổ viết bằng chữ Hán và chữ Nôm. Cứ theo quan điểm này mà xét thì các 

Giêsu hữu phải giật mình, nhận ra mình cũng “bị vạ lây” và “mang tội lớn” đối với nền văn 

học cổ của dân tộc.   

Tuy nhiên, ngay cả khi bỏ qua vấn đề còn đang trong vòng tranh luận rằng liệu việc hình 

thành và phổ biến chữ Quốc Ngữ có thực sự là nguyên nhân chính cho việc chữ Nôm bị mai 

một hay không, thì các Giêsu hữu vẫn có thể an tâm trước các “cáo tội”, nếu có, về trách 

nhiệm đối với ngôn ngữ và văn học cổ của dân tộc. Bởi vì, các Giêsu hữu đầu tiên trên đất 

Việt không chỉ sáng tạo và lưu truyền chữ Quốc Ngữ hiện đại, mà họ còn để lại các tác phẩm 

văn xuôi bằng chữ Quốc Ngữ thời đó, tức chữ Nôm, nữa. 

Nhân dịp Năm Thánh này, chúng tôi xin trình bày sơ lược một khuôn mặt khác, ít quen thuộc 

hơn cha Đắc Lộ, mà vai trò của ngài trong lịch sử truyền giáo cũng như trong lịch sử ngôn 

ngữ và văn học Việt Nam đang ngày càng được nhìn nhận rõ hơn, nhờ việc khám phá ra các 

tác phẩm Nôm mà ngài để lại. Đó là cha Girolamo Maiorica (1591-1656).  

 
1 Giêsu hữu là từ quen dùng (trong nội bộ Dòng) để gọi các tu sĩ Dòng Tên cách súc tích nhưng đầy ý nghĩa. 
Giêsu hữu có thể được hiểu là người bạn đồng hành với Chúa Giêsu, là người mang Chúa Giêsu trong mình. 
Đây là một cách Việt hoá từ Jésuite trong tiếng Pháp và Jesuit trong tiếng Anh. 
2 Xin mạn phép nói thêm rằng chữ viết là yếu tố quan trọng trong việc lưu lại, không chỉ tiếng nói mà còn cả 
não trạng, suy nghĩ, tập tục, văn hoá của dân tộc qua dòng lịch sử. Suốt thời Hán thuộc, tiếng nói của dân ta 
không được ghi lại (vì không có chữ viết, hoặc chữ viết cổ đã bị mai một), mà chỉ được truyền miệng qua các 
thế hệ. Cho tới khoảng thế kỷ XIII tiếng nói của ta mới bắt đầu được ghi lại bằng chữ Nôm (x. Nguyễn Quang 
Hồng, “Khái Lược về Văn Học Chữ Nôm ở Việt Nam”, Nhịp Sống 12 (2007), bản điện tử, được truy cập từ 
http://www.ivce.org/magazinedetail.php?magazinedetailid=MD00000272, ngày 22.01.2014), là dạng chữ ban 
đầu vay mượn từ các chữ Hán, cho nên cũng khó học tương đương với chữ Hán, đôi khi còn phức tạp hơn chữ 
Hán, và chỉ một số ít người biết đọc chữ này. 
3 Thí dụ, nếu chỉ xét riêng vấn đề ai là cha đẻ thực sự của chữ Quốc Ngữ thôi, thì chúng ta cũng đã có bằng 
chứng rằng ngay từ năm 1632, chữ Quốc Ngữ của cha Gaspar d’Amaral rõ ràng hơn chữ Quốc Ngữ mà cha Đắc 
Lộ viết vào năm 1636 (x. Đỗ Quang Chính, Lịch Sử Chữ Quốc Ngữ, tr.88, 92). 

http://www.ivce.org/magazinedetail.php?magazinedetailid=MD00000272


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 103 

Trong bài viết này, sau khi giới thiệu sơ lược về con người, công việc và tầm ảnh hưởng của 

cha Girolamo Maiorica, chúng tôi sẽ đi sâu vào tác phẩm Thiên Chúa Thánh Giáo Khải 

Mông4 (TCTGKM) để tìm hiểu các phương cách thích ứng và hội nhập văn hoá của ngài trong 

khi trình bày giáo lý đức tin chân truyền cho người Việt. 

 

1. Sơ lược về cha Girolamo Maiorica 

Trong phần này, khi viết về thân thế sự nghiệp của cha Girolamo Maiorica, chúng tôi không 

có ý đi sâu theo hướng chuyên môn khoa học vào các chi tiết lịch sử5, nhưng chỉ có ý mô tả 

cách chân thực hết sức có thể và làm nổi bật lên nhân cách cũng như vai trò của ngài trong 

việc truyền giáo và hội nhập văn hoá, hầu góp phần cổ võ lòng trân trọng các vị tiền nhân và 

rút ra các bài học thực tiễn cho việc loan báo Tin Mừng ngày nay. 

Tiểu sử và công việc 

Trước hết phải nói, theo suy đoán của tác giả Brian Eugene Ostrowski, rằng có lẽ một trong 

những lý do khiến cha Girolamo Maiorica không được biết đến chính là đức tính khiêm 

nhường, âm thầm, không muốn được ai khen của ngài. Ngài ít xuất bản các bản tường trình 

như các thừa sai khác đã làm, các tác phẩm ngài để lại đa số đều là bản viết tay, bằng ngôn 

ngữ bản địa. Các thừa sai như Đắc Lộ, Giovanni Filippo de Marini, Cristoforo Borri và 

Joseph Tissanier xuất bản các tài liệu bằng các ngôn ngữ châu Âu và vì thế được giới học giả 

biết đến nhiều hơn, dù không có ai trong số họ sống trên đất Việt lâu như ngài6. 

Sự âm thầm của cha Girolamo Maiorica làm cho việc viết tiểu sử ngài gặp một số khó khăn. 

Ngay cả tên của ngài viết thế nào, các học giả cũng chưa thống nhất được với nhau. Xin kể ra 

đây một vài điển hình: cha Đỗ Quang Chính viết tên ngài là Girolamo Majorica, tiến sĩ Brian 

E. Ostrowski viết là Geronimo Maiorica, tiến sĩ Nguyễn Thị Tú Mai viết là Jeronimo 

Maiorica. Riêng tác giả Roland Jacques viết rằng tên ngài bằng tiếng Ý là Girolamo Maiorica, 

bằng tiếng Bồ Đào Nha là Jerônimo Majorica7. Chúng tôi xin chọn viết tên ngài là Girolamo 

Maiorica8.  

Theo cha Đỗ Quang Chính, cha Girolamo Maiorica sinh năm 1591 tại Napoli (Ý)9. Cứ theo số 

liệu này thì ngài gia nhập Dòng Tên năm lên 14 tuổi, vào ngày 19.05.1605. Theo những gì 

được ghi lại trong cuốn Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông thì ngài được chính Đức Hồng Y 

Roberto Bellarmino (cũng là tu sĩ Dòng Tên) truyền chức linh mục cho khi ghé qua Rôma để 

 
4 Girolamo Maiorica, Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông, do Võ Long Tê phiên âm và chú thích (lưu hành nội bộ, 
2003).  
5 Chúng tôi không có điều kiện tiếp cận và nghiên cứu các bản viết tay, các tài liệu gốc hoặc các tài liệu chuyên 
biệt về sử học; hơn nữa, sử học cũng như văn bản học không phải là chuyên môn của chúng tôi. Do đó, chúng 
tôi xin tự giới hạn vào việc sưu tầm và tóm tắt lại các nghiên cứu có sẵn của một vài ấn phẩm và luận án tiến sĩ 
mới xuất hiện gần đây liên quan tới cha Girolamo Maiorica. 
6 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, xiii-xiv. 
7 X. Roland Jacques, Portuguese Pioneers of Vietnamese Linguistics (Bangkok:  Orchid Press, 2002), 53. 
8 Chúng tôi chọn cách viết này (tuy rằng các sách Nôm của ngài có ghi rõ tên ngài được phát âm ở Đàng Ngoài 
theo kiểu Bồ Đào Nha là Giê-rô-ni-mô) là vì ngài là người Ý, mà trong tiếng Ý thì dạng Girolamo phổ biến hơn 
dạng Geronimo, và trong tiếng Ý không có ký tự j. Hơn nữa, theo trang mạng WorldCat thì ở cuối bản tường 
trình bằng tiếng Ý Relatione del Giappone dell’anno M.DC.XXI (Tường trình về Nhật Bản năm 1621) thì tên ngài 
được ký là “Maiorica Girolamo” (x. http://www.worldcat.org/title/relatione-del-giappone-dellanno-m-dc-
xxi/oclc/661273647, truy cập ngày 23.01.2014). 
9 Các thông tin trong phần tiểu sử này phần lớn dựa vào nghiên cứu của cha Đỗ Quang Chính, trong Dòng Tên, 
158-162, và của Brian E. Ostrowski, trong The Nôm Works, 7-23. Bình thường, trong phần tiểu sử này, chúng tôi 
sẽ không chú thích tham chiếu nữa, trừ một số những thông tin đặc biệt. 

http://www.worldcat.org/title/relatione-del-giappone-dellanno-m-dc-xxi/oclc/661273647
http://www.worldcat.org/title/relatione-del-giappone-dellanno-m-dc-xxi/oclc/661273647


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 104 

từ đó đi truyền giáo ở Viễn Đông10. Mà ngài khởi hành từ Lisboã hướng về Viễn Đông năm 

1619, vậy ngài chịu chức linh mục vào khoảng năm 28 tuổi.  

Mục đích ban đầu của các bề trên là gởi ngài đi truyền giáo ở Nhật, nhưng vì không đến Nhật 

được do cuộc bách đạo gay gắt, ngài “phải” thay đổi chương trình, chuyển đến Đàng Trong 

vào cuối tháng 12.1624 (hoặc tháng 02.1625) cùng với 6 Giêsu hữu khác, trong đó có cha Đắc 

Lộ11. 

Ngài được gởi tới cư sở ở Nước Mặn (phần đất cuối của lãnh thổ Đàng Trong, gần vương 

quốc Chăm (ngày nay thuộc thôn An Hoà, xã Phước Quang, huyện Tuy Phước, tỉnh Bình 

Định; thuộc giáo xứ Nam Bình, giáo phận Quy Nhơn) để học tiếng Việt, trong khi cha Đắc Lộ 

đến cư sở Thành Chiêm (còn gọi là Kẻ Chàm), cách Hội An 7 km về phía tây12. 

Ngài khấn cuối với 4 lời khấn ngày 21.05.1626. Đến năm 1628, ngài được gọi về Macao để 

chuẩn bị đi Nhật lần nữa, nhưng chuyến đi Nhật lại không thành. 

Năm 1630, ngài trở lại Đàng Trong và tham gia sứ mạng truyền giáo cho nước Chăm (vùng 

Nha Trang và Phan Thiết bây giờ). Bị bắt giam ngay khi đặt chân lên đất Chăm, rồi được 

nhóm thương gia người Bồ Đào Nha chuộc ra, ngài qua Campuchia bắt tàu về lại Đà Nẵng ở 

Đàng Trong. Sau đó vì sứ mạng mới lập ở Đàng Ngoài cần người biết tiếng Việt, ngài được 

gởi đi Đàng Ngoài để hỗ trợ nhóm thừa sai ở đó. 

Ngài đến Đàng Ngoài ngày 19.10.1631 (hoặc đầu năm 1632) cùng với cha Bernardino 

Reggio. Sau một năm ở kinh đô Thăng Long, ngài được gởi tới vùng thôn quê ở Kẻ Rum 

(Vinh, Nghệ An) để truyền giáo cho người bình dân13, trong khi các cha Gaspar d’Amaral và 

Antonio de Fontes ở lại thủ đô, để dễ liên lạc với chúa Trịnh Tráng. Nhờ thông thạo tiếng 

Việt, nên ngài dễ tiếp xúc và thuyết phục được nhiều người theo đạo; chỉ trong 5 tháng đầu ở 

Kẻ Rum, ngài đã rửa tội được cho 2.575 người14.  

Vì phụ trách vùng truyền giáo rộng nhất Đàng Ngoài (gồm 9 quận – 4 quận vùng đồng bằng 

và 5 quận vùng đồi núi), nên ngay từ những ngày đầu ở vùng Nghệ An, ngài phải liên tục viết 

thư từ và bài giảng giáo lý để các thầy giảng đọc cho các giáo dân ở vùng xa nghe khi không 

có ngài ở đó. Vì thế mà ngài rất bận rộn với việc viết sách bằng ngôn ngữ và chữ Đàng Ngoài 

(tiếng Việt, chữ Nôm); ngài viết sách ngay cả lúc trên thuyền đi thăm viếng bổn đạo. Các học 

giả cho rằng, ngoài việc viết sách đạo bằng văn xuôi, ngài còn viết kịch và thơ; ngài còn tổ 

chức thi giáo lý có thưởng để khuyến khích việc học đạo.  

Trong suốt quá trình truyền giáo ở vùng Nghệ An, ngài cũng gặp nhiều chống đối và thử 

thách, có khi bị giam tù, bị tẩy chay và cả bị đuổi đánh nữa. Có lần nhà nguyện ở Kẻ Rum bị 

đập phá và san bằng. Tuy nhiên, nói chung thì sứ mạng của ngài đạt nhiều thành công lớn. 

Năm 1636, ngài tin cho cha Đắc Lộ hay rằng mỗi năm ở Đàng Ngoài có trên 10.000 người 

được rửa tội, riêng ngài đã rửa tội cho 6.000 người từ khi đến Đàng Ngoài, và hiện cai quản 

40.000 bổn đạo thuộc 70 nhà thờ15. Gánh mục vụ ngày càng nặng, khiến ngài phải ngưng viết 

sách vào đầu những năm 164016. Vào khoảng những năm 1635-1640, ngài còn tham gia một 

cuộc tranh luận tôn giáo tại kinh đô Thăng Long, và đã thu phục được một vị Hoà Thượng 

 
10 X. TCTGKM, 14. 
11 X. Đỗ Q. Chính, Dòng Tên, 77. 
12 Về cư sở Nước Mặn, quý độc giả có thể xem thêm Đỗ Q. Chính, Dòng Tên, 65-67. 
13 X. Đỗ Q. Chính, Dòng Tên, 159. 
14 X. Sđd. 
15 X. Sđd, 197. 
16 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 17. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 105 

theo đạo và trở nên bạn đồng hành, cộng tác với ngài trong việc soạn các sách đạo bằng chữ 

Nôm17. 

Vào cuối năm 1649 (hoặc đầu năm 1650), được đặt làm bề trên vùng truyền giáo Đàng Ngoài 

lần thứ hai, ngài dời về cộng đoàn kinh đô Thăng Long giữa lúc chúa Trịnh Tráng đang ra 

lệnh cấm đạo, san bằng các nhà thờ, đập phá tượng ảnh và đốt các sách đạo. Vùng Nghệ An 

trước đây có nhiều nhà thờ là thế, sau cuộc bách hại năm 1649-1650, chỉ còn lại 4 nhà thờ. 

Trong thời gian làm bề trên ở Thăng Long, cha Girolamo Maiorica đã đi lại gặp gỡ chúa 

Trịnh Tráng nhiều lần để giải thích, thuyết phục, và đã có công lớn trong việc làm dịu những 

cơn cấm cách và bách đạo. Cũng trong khoảng thời gian này, dân số bổn đạo Đàng Ngoài 

tăng từ 200.000 (vào năm 1648) lên tới 250.000 (vào năm 1655)18.  

Tháng 04.1653, ngài được đặt làm bề trên Giám Tỉnh của Tỉnh Dòng Nhật Bản. Bình thường 

thì Giám Tỉnh Nhật Bản sẽ phải cư ngụ ở Macao, nơi có trụ sở của Tỉnh Dòng và trường đào 

tạo các thừa sai và nơi mà đa số các Giêsu hữu Tỉnh Nhật Bản đang cư ngụ (36 trên tổng số 

44); nhưng ngài chọn ở lại, điều hành Tỉnh Dòng từ Thăng Long là vùng đất truyền giáo. 

Tháng 01.1656 ngài lâm trọng bệnh và mất ngày 27.01.1656 tại Thăng Long, thọ 65 tuổi. 

Nhân cách và tầm ảnh hưởng  

Một số thông tin sơ lược ở trên về tiểu sử và công việc của ngài cho ta thấy cha Girolamo 

Maiorica là: 

- Con người tiên phong, người của vùng ven, vùng sâu, vùng xa cả trong lãnh vực mục vụ lẫn 

lãnh vực trí thức. Ngài luôn xông pha đến những nơi xa xôi nhất, dám đảm nhận những vùng 

truyền giáo rộng nhất, chọn ở lại sống và chết với vùng truyền giáo. Phương pháp truyền giáo 

của ngài là đến với người dân quê; mọi việc ngài làm, những điều ngài viết là nhắm đến 

những người bình dân. 

- Con người hoà giải, bắc những nhịp cầu trung gian. Ngài đã có công lớn trong việc đối thoại 

với triều đình chúa Trịnh Tráng để mang lại an bình cho các giáo dân thôn quê đơn sơ, vô tội. 

Có lẽ phẩm chất của một con người hoà giải là một trong các nguyên nhân khiến cha 

Girolamo Maiorica không bị trục xuất, mà có thể trụ lại ở Đàng Ngoài một thời gian dài tới 

lúc qua đời. 

- Con người lãnh đạo tuyệt vời, hiệu quả, biết định hướng và nối kết những người cộng tác 

thành một thể thống nhất để xúc tiến công việc cách hiệu quả. Việc ngài sáng kiến và kiên trì 

viết các tài liệu Nôm để phân phối cho các thầy giảng đọc và dạy cho giáo dân, việc ngài 

được đặt làm bề trên vùng truyền giáo, rồi bề trên Giám Tỉnh là những bằng chứng cho phẩm 

chất lãnh đạo ưu việt của ngài. 

Đánh giá vai trò của cha Girolamo Maiorica, tác giả Brian E. Ostrowski cho rằng ngài đã có 

ảnh hưởng lâu dài và mạnh mẽ trên các cộng đoàn Kitô hữu tiên khởi ở Việt Nam. Lúc ngài 

mới tới đất Việt, các Giêsu hữu còn đang loay hoay chưa biết dạy giáo lý căn bản thế nào, lúc 

qua đời ngài đã để lại một thư viện lớn hiếm có các sách đạo bằng chính ngôn ngữ và chữ viết 

địa phương19. Trong suốt trên dưới 25 năm sống và chết ở Đàng Ngoài, ngài đã góp phần 

quan trọng vào sự lớn mạnh phi thường của Giáo Hội ở đây. Theo một báo cáo, vào năm 

1658, tức 2 năm sau khi ngài mất, tổng số bổn đạo ở Đàng Ngoài đã lên tới khoảng 300.00020 

 
17 X. Đỗ Q. Chính, Dòng Tên, 161-162, 458. Các học giả cũng cho rằng chính vị Hoà Thượng – thầy Phanxicô 
thành Phao này là tác giả của bài kinh nổi tiếng Phục Dĩ Chí Tôn. 
18 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Work, 21. 
19 Sđd, 22. 
20 X. Đỗ Q. Chính, Dòng Tên, 186,197. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 106 

– một nền móng tốt và vững chắc cho Giáo Hội Việt Nam sẽ được chính thức thiết lập với 2 

Đại Diện Tông Toà Đàng Ngoài và Đàng Trong vào ngày 09.09.1659. 

Cha Girolamo Maiorica còn được cho là có ảnh hưởng quan trọng lên đường hướng và cách 

thức truyền giáo của các Giêsu hữu thế kỷ XVII21. Có nhiều Giêsu hữu viết sách, nhưng viết 

tới 48 cuốn thì quả thật không ai sánh bằng cha Girolamo Maiorica. Ngài cũng là người trụ lại 

lâu nhất trên đất Việt (4 năm ở Đàng Trong và gần 25 năm ở Đàng Ngoài). Các thư từ, bản 

tường trình truyền giáo của các Giêsu hữu cho thấy ngài được đánh giá cao trong Dòng Tên, 

và bằng chứng là ngài được đặt làm bề trên vùng truyền giáo Đàng Ngoài và bề trên Giám 

Tỉnh Nhật Bản. 

Các công trình chữ Nôm 

Chúng ta chỉ thực sự thấy rõ vai trò quan trọng của cha Girolamo Maiorica trong công cuộc 

truyền giảng Tin Mừng và trong lịch sử ngôn ngữ văn học Việt Nam khi xét đến các tác phẩm 

bằng chữ Nôm do ngài sáng tác hoặc tổ chức biên soạn.  

Sử liệu của tác giả đồng thời với cha Girolamo Maiorica ghi lại rằng bình sinh, ngài đã có 

công biên soạn tới 48 cuốn sách đạo22. Suốt từ thế kỷ XVII cho tới thế kỷ XX, giới học giả 

Tây Phương truyền cho nhau thông tin này và một số chủ đề của các sách đó, nhưng không 

biết mặt mũi những cuốn sách đó như thế nào23. Họ cũng không chắc là những sách đó còn 

hiện hữu đâu đó hay là đã bị thất lạc và bị thời gian, chiến tranh, loạn lạc tiêu huỷ mất rồi. 

Cha Philiphê Bỉnh (1759-1833), học trò của các cha Dòng Tên, người đã viết nhiều sách bằng 

chữ quốc ngữ vào đầu thế kỷ XIX, cũng viết về các sách của cha Girolamo Maiorica. Cha 

Bỉnh đề cập đến một số tựa đề sách của cha Girolamo Maiorica và còn thêm rằng, vào thời 

ngài, một số sách đã thất lạc. Các mô tả của cha Bỉnh rất hữu ích để xác định các tác phẩm 

thường bị coi là vô danh, vô chủ nhưng thực chất là phát xuất từ cha Girolamo Maiorica. Vì 

theo cha Bỉnh, từ những năm 1660, khi Dòng Tên không còn một mình lăn lộn trên đất Việt 

nữa, mà đã có Hội Thừa Sai Paris và các dòng khác vào góp sức, thì các tác phẩm của cha 

Girolamo Maiorica vẫn được chép lại và sử dụng rộng rãi, nhưng tên của ngài trên các sách 

đó đã được cố ý xoá đi vì nhiều lý do24.  

Tình trạng “hữu danh vô thực”, chỉ biết đến tên mà chưa thấy sách bao giờ, kéo dài mãi đến 

đầu những năm 1950, khi mà tác giả Hoàng Xuân Hãn tình cờ tìm thấy các thủ bản bằng chữ 

Nôm, được đóng mộc của Hội Thừa Sai Paris, trong kho lưu trữ của Thư Viện Quốc Gia Pháp 

(Bibliothèque Nationale de France). Khi nghiên cứu nội dung, rồi dựa vào các tên sách và các 

chủ đề mà các tác giả Tây Phương và cha Bỉnh ghi lại, tác giả Hoàng Xuân Hãn quyết đoán 

các thủ bản này chính là các tác phẩm của cha Girolamo Maiorica. Việc này đã khuấy lên một 

bầu khí háo hức nơi các học giả chuyên về lịch sử, ngôn ngữ và văn chương Việt nam. 

Gần đây, trong luận án tiến sĩ của mình vào năm 2006, tác giả Brian E. Ostrowski đã dùng các 

phương pháp phê bình văn bản, phân tích từ vựng và  phân tích chữ Nôm để xác định và đã 

đưa ra kết luận rằng có tất cả 16 tập văn bản là các tác phẩm còn tồn tại của cha Girolamo 

Maiorica25. Ngoài ra, tác giả còn phân tích và xác định tựa đề hoặc chủ đề của 22 sách khác, 

 
21 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, xii-xiii. 
22 X. Đỗ Q. Chính, Dòng Tên, 160-161, 458. 
23 Các thông tin từ đây trở đi liên quan tới quá trình phát hiện thủ bản các sách của cha Girolamo Maiorica, 
chúng tôi dựa vào Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 24-38. 
24 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 31-32. Tác giả dựa vào các cuốn Orationes ou Orações da Missa; 
Truyện Nước Annam Đàng Ngoài chí Đàng Traơ, Quyển thứ nhất – Nói sự Đàng Ngoài; Sách sổ sang chép các 
việc của cha Philiphê Bỉnh. 
25 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 38-54. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 107 

có thể là của ngài nhưng không còn tồn tại hoặc còn nằm đâu đó trong các văn khố cổ ở châu 

Âu mà chưa được tìm thấy26. 

Xin kể tên một vài tác phẩm còn tồn tại được Brian E. Ostrowski xác định là của cha 

Girolamo Maiorica: Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông, Đức Chúa Giê-su (Chi-Thu, Chi-

Su), Dọn Mình Trước Chịu Cô-mô-nhong, Thiên Chúa Thánh Giáo Hối Tội Kinh, Qua-da-

giê-si-ma Mùa Ăn Chay Cả, Những Điều Ngắm Trong Những Ngày Lễ Trọng Quyển Chi 

Nhất, Ông Thánh I-na-xu Truyện, v.v.27.  Và một số chủ đề và tựa đề các tác phẩm của cha 

Girolamo Maiorica nhưng chưa được tìm thấy: Kịch về cuộc đời thánh Alêxù, suy gẫm về 

tình yêu Đức Kitô, về các tội của lưỡi, về đức khiết tịnh, về tử đạo, Sách Gương Phúc Gương 

Tội, Kinh Đọc Sớm Tối, v.v.28 

Tác giả Brian E. Ostrowski cũng bình luận thêm rằng các tác phẩm Nôm của cha Girolamo 

Maiorica đã cung cấp khá đầy đủ các hướng dẫn về phụng vụ và giáo lý bằng tiếng Việt cho 

giáo dân Việt Nam vào thế kỷ XVII. Các sách của ngài liên quan tới mọi lãnh vực của đời 

sống đạo: Thánh Kinh, phụng vụ, giáo lý, sách kinh, hạnh các thánh và các sách đạo đức 

khác. Các sách này là công cụ tuyệt vời giúp các thầy giảng người Việt hướng dẫn giáo dân 

sống đạo và học giáo lý29. 

Cha Girolamo Maiorica bắt đầu viết sách từ rất sớm, ngay từ khi đang còn học tiếng Việt ở 

Đàng Trong (1625-1628), ngài đã cố gắng bắt đầu hình thành những bản văn chữ Nôm, tóm 

lược các điểm giáo lý cơ bản30. Rồi các tác phẩm đầu tiên ra đời từ trước năm 1634, ngay từ 

những ngày đầu tới Kẻ Rum, Nghệ An31. Những sách cuối cùng ngài viết vào khoảng đầu 

những năm 1640, như đã nói ở trên. So sánh với thời điểm xuất bản cuốn Phép Giảng Tám 

Ngày (1651) của cha Đắc Lộ, và ngay cả khi giả sử cuốn này đã được viết sau năm 1636 và 

được hoàn thành vào năm 164532, thì chúng ta thấy rõ một số tác phẩm của cha Girolamo 

Maiorica đã có trước cuốn này, và vì thế, thấy rõ tầm quan trọng và ảnh hưởng của các sách 

của ngài. 

Ngài viết sách thế nào? Ngài giỏi chữ Nôm đến độ có thể tự tay viết các bản văn Nôm chăng? 

Các học giả cho rằng, dù không loại trừ khả năng ngài biết đọc và viết chữ Nôm, hầu chắc 

ngài có các cộng sự là các thầy giảng người Việt, viết lại những điều ngài giảng hoặc ngài đọc 

cho họ chép. Trong số các cộng sự của ngài, chúng ta có thể kể tên thầy Phanxicô thành 

Phao33 và có thể là cả Benoit Hiền (1615-1686) nữa34.  

Chỗ đứng trong lịch sử ngôn ngữ và văn học Việt Nam 

Ngày nay, các sách Nôm của cha Girolamo Maiorica có giá trị rất lớn cho việc tìm hiểu về 

lịch sử thời kỳ đầu của Giáo Hội Việt Nam, về phong tục, tập quán cũng như ngôn ngữ và văn 

phong Việt Nam thế kỷ XVII. 

 
26 X. Sđd, 60. 
27 X. Sđd, 40-44. 
28 X. Sđd, 59. 
29 X. Sđd, 60. 
30 Mà kết quả là tác phẩm Nôm đầu tiên của ngài: Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông. X. Sđd, 69-70. 
31 X. Sđd, 15. 
32 X. Đỗ Q. Chính, Lịch Sử Chữ Quốc Ngữ  1620-1659 (Hà Nội: Nxb Tôn Giáo, 2008), 113-115. Cha Đỗ Q. Chính 
cũng nói rõ rằng vào năm 1636, cha Đắc Lộ còn viết tiếng Việt sai dấu và còn đặt các từ ngữ liền nhau. 
33 X. Đỗ Q. Chính, Dòng Tên, 458; Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 62-64; Nguyễn Thị Tú Mai, Chữ Nôm và 
Tiếng Việt, 40. Các tác giả dựa vào bộ sách Truyện Nước Annam Đàng Ngoài chí Đàng Traơ, Quyển thứ nhất – 
Nói sự Đàng Ngoài của cha Philiphê Bỉnh. 
34 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 68. Benoit Hiền sau này làm linh mục thuộc Hội Thừa Sai Paris. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 108 

Để hiểu rõ hơn tầm quan trọng của các tác phẩm của cha Girolamo Maiorica đối với nền văn 

học nước nhà, chúng ta cần biết rằng các tác phẩm Nôm viết trước và trong thế kỷ XVII còn 

lại tới nay đa số đều là thơ hoặc văn vần. Chúng ta còn rất ít những bằng chứng của văn xuôi 

Nôm trước và trong thế kỷ XVII. Đặc biệt là văn xuôi Nôm sáng tác thì còn ít hơn. 

Trong một bài viết35, giáo sư Nguyễn Quang Hồng liệt kê ra nhiều dạng văn chương chữ Nôm 

đã xuất hiện trong lịch sử như: phú, thơ, diễn ca lịch sử, ngâm khúc, truyện viết theo văn vần, 

văn tế, ca trù, tuồng chèo. Ở phần văn xuôi Nôm, giáo sư nhận xét là “có phần nghèo nàn hơn 

so với văn xuôi chữ Hán trong văn học cổ điển Việt Nam”. Ông đưa ra hai điển hình tác phẩm 

văn xuôi Nôm: một là bản giải âm ở giữa thế kỷ XVI của truyện Truyền Kỳ Mạn Lục, tức bản 

dịch ra chữ Nôm các mẩu truyện mà Nguyễn Dữ viết bằng chữ Hán vào đầu thế kỷ XVI; hai 

là bộ Các Thánh Truyện của cha Girolamo Maiorica mà ông cho là truyện ký phóng tác từ 

ngoại văn. 

Tác giả Lại Nguyên Ân, khi liệt kê các tác phẩm văn xuôi chữ Nôm từ thế kỷ XV tới thế kỷ 

XIX, cho thấy trước tác phẩm Các Thánh Truyện  của cha Girolamo Maiorica, thì các tác 

phẩm văn xuôi Nôm đều là bản dịch từ chữ Hán, trừ “Chỉ truyền Thám Do cộng Nhân Lộc 

Thuần Tín đẳng… là một bức thư của chúa Trịnh Kiểm (ở ngôi: 1545-69)”36. Chính ông cũng 

nhận xét rằng đến cuối  thế kỷ XVIII văn xuôi chữ Nôm cũng còn rất hiếm37. 

Như vậy, chúng ta thấy các tác phẩm văn xuôi chữ Nôm của cha Girolamo Maiorica là những 

bằng chứng quan trọng, độc đáo, có thể nói là thuộc loại duy nhất (văn xuôi sáng tác) trong 

kho tàng văn học cổ của Việt Nam. Gần đây, các chuyên viên ngữ học đã nhắc đến cha 

Girolamo Maiorica nhiều hơn, và có một số công trình lấy các tác phẩm của ngài làm đối 

tượng nghiên cứu về ngôn ngữ Việt Nam thế kỷ XVII38. 

Tiểu kết  

Việc sưu tầm các nghiên cứu về lịch sử cho thấy cha Girolamo Maiorica, tuy âm thầm, nhưng 

là người gắn bó sống chết với đất Việt, với người dân Việt bình dân của thôn quê. Ngài có 

công lớn trong việc giảng dạy, truyền bá và củng cố đức tin cho các bổn đạo bình dân qua 

việc phục vụ và đặc biệt là qua các tác phẩm giáo lý và sách đạo đức bằng chữ Nôm. Ngài 

cũng góp công trong việc điều hành và định hướng cho công tác truyền giáo của các anh em 

Giêsu hữu tiên khởi trên đất Việt. 

Việc sưu tầm các nghiên cứu về ngôn ngữ và văn bản cho thấy cha Girolamo Maiorica có một 

chỗ đứng thật  đặc biệt, có thể nói là độc đáo, trong lịch sử ngôn ngữ và văn học Việt Nam, 

đại diện cho văn xuôi Nôm sáng tác vào thế kỷ XVII. 

 
35 X. Nguyễn Quang Hồng, “Khái Lược”. Xin xem chú thích 2. 
36 X. Lại Nguyên Ân, “Vai trò của dịch thuật trong sự hình thành văn xuôi tiếng Việt”, trong Đọc Lại Người Trước, 
Đọc Lại Người Xưa (Hà Nội: Nhà Xuất bản Hội nhà văn, 1998), bản điện tử truy cập từ 
http://lainguyenan.free.fr/DLNX/index.html, ngày 26.01.2014. 
37 X. Lại Nguyên Ân, “Truyện Nôm, vài khía cạnh văn học sử”, trong Sđd. 
38 Ví dụ, Nguyễn Quốc Dũng, Ngôn ngữ trong “Truyện các thánh” của tác giả Maiorica – khía cạnh từ vựng và 
ngữ pháp (Khóa luận tốt nghiệp ngành Ngôn ngữ, Trường Đại học Sư phạm Huế, 2009). Nguyễn Văn Ngoạn, 
Khảo cứu văn bản Nôm Kinh những lễ mùa phục sinh của Maiorica (Luận văn Thạc sĩ, Học viện Khoa học xã hội, 
2012). Nguyễn Thị Tú Mai, Chữ Nôm và Tiếng Việt Thế Kỉ XVII qua Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông của 
Jeronimo Maiorica (Luận án Tiến sĩ Ngữ văn, Trường Đại học Sư phạm Hà Nội, 2012). Lã Minh Hằng, “Nguồn tư 
liệu từ vựng thế kỷ 17 – qua khảo sát truyện ông thánh Inaxu”, trong Thông Báo Hán Nôm Học (Viện Nghiên 
Cứu Hán Nôm, 2013), bản điện tử, truy cập từ http://xuandienhannom.blogspot.com/2013/12/nguon-tu-lieu-
tu-vung-ky-17-qua-khao.html, ngày 26.01.2014.  

http://lainguyenan.free.fr/DLNX/index.html


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 109 

2. Sơ lược về cuốn Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông 

Về tựa đề cuốn sách, “Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông” có nghĩa là gì? Theo học giả Đào 

Duy Anh, “khải mông” có nghĩa là “mở mang cái tối tăm, cái ngu tối. Nghĩa bóng: dạy học 

trò từ lúc bắt đầu còn ngu dốt”39. Theo cha Huỳnh Trụ thì ngày nay ở Trung Quốc, người ta 

vẫn dùng chữ “khải mông” theo nghĩa “học từ đầu, (môn học) nhập môn”40. Như vậy, theo 

nghĩa chữ, tựa đề cuốn sách có nghĩa là “Dẫn nhập đạo thánh Thiên Chúa” hoặc “Dẫn nhập 

các lời dạy thánh của Thiên Chúa”. Chúng tôi nghiêng về nghĩa sau hơn, vì chính cha 

Girolamo Maiorica viết “Ấy là lời tóm lại mọi sự Đức Chúa Giêsu truyền xưa, để cho người 

ta biết đường lên thiên đàng” (TCTGKM, 14). 

Nguồn gốc xuất xứ 

Như đã đề cập ở trên, có học giả cho rằng đây rất có thể là cuốn sách đầu tay của cha 

Girolamo Maiorica, hoàn thành vào khoảng trước năm 163441. 

Phần dẫn nhập nói rõ sách này được soạn dựa trên tác phẩm của thánh Rôbertô Bellarminô 

(TCTGKM, 13). Việc đọc đối chiếu cho thấy sách này theo khá sát cấu trúc (Tin Xin Giữ 

Chịu), hình thức (hỏi thưa) và nội dung của sách Giáo Lý Ngắn mà thánh Rôbertô Bellarminô 

viết, theo lệnh của Đức Giáo Hoàng Clêmentê VIII, vào năm 1597-1598 cho giới bình dân và 

trẻ em42. 

Tuy nhiên, cha Girolamo Maiorica đã thêm nhiều điều vào các câu hỏi đáp vốn rất súc tích 

của Giáo Lý Ngắn, trong đó có các giải thích lấy từ cuốn Giáo Lý Công Đồng Trentô43, một 

số giải thích “theo ý thói An Nam” (TCTGKM, 14) phù hợp với tâm thức, não trạng và đời 

sống người Việt ở thế kỷ XVII, và các câu truyện đông tây kim cổ khác. 

Bản văn duy nhất còn tồn tại của cuốn sách mà chúng ta có ngày nay là bản chữ Nôm viết tay, 

có xuất xứ vào khoảng năm 1666, hiện tại đang được lưu trữ tại Thư Viện Quốc Gia Pháp44. 

Đây có thể là một trong các tài liệu được cha François Deydier sai người chép lại, gởi về Paris 

 
39 Đào Duy Anh, Hán Việt Từ Điển (Sài Gòn: Trường Thi, 1957), 360. Chúng tôi đa tạ cha Huỳnh Trụ vì tham 
chiếu này. 
40 Huỳnh Trụ, Tìm Hiểu Từ Vựng Công Giáo (Lưu hành nội bộ, 2012), 493. 
41 X. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 15,46, 69-70; Nguyễn Thị Tú Mai, Chữ Nôm và Tiếng Việt, 52. 
42 Chúng tôi chỉ có thể tiếp cận tới bản văn bằng tiếng Ý, Dottrina Cristiana Breve (DCB), của cuốn giáo lý này, 
xuất bản năm 1839 tại Rôma. Ở phần dẫn nhập, thánh Bellarmino viết rằng sách này nhắm đến những người 
“đơn sơ” (x. DCB, 4) và với chủ ý là để học thuộc lòng (x. DCB, 5). Cuốn này có lẽ lại được soạn dựa theo, vì có 
hình thức và nội dung rất tương đồng với cuốn Giáo Lý Nhỏ của thánh Phêrô Canisiô mà chúng tôi chỉ có bản 
văn tiếng Anh The Little Catholick Catechism written by the R.F.P. Canisius of the Society of Jesus, xuất hiện từ 
trang 1 đến trang 79 trong cuốn An Introduction to the Catholick Faith, được John Cousturier xuất bản năm 
1633. 
43 Chúng ta cũng nên lưu ý rằng vào khoảng thời gian này, Giáo Hội Công Giáo Rôma đã xuất bản cuốn giáo lý 
cho toàn Giáo Hội, gọi là cuốn Giáo Lý Công Đồng Trentô, với cấu trúc Tin Chịu Giữ Xin (Kinh Tin Kính, các Bí 
Tích, các Giới Răn, các Kinh Nguyện). Cuốn này được viết xong vào năm 1564, được Đức Giáo Hoàng Piô V cho 
xuất bản vào tháng 09.1566. Chúng tôi chỉ có thể tiếp cận nội dung của cuốn này qua bản dịch tiếng Anh 
Catechism of the Council of Trent (CCTr) của J. Donovan, xuất bản năm 1829 tại Baltimore. Đây là một cuốn giáo 
lý đồ sộ, đầy đủ và chi tiết như một khảo luận thần học, có cả các tiêu đề, tóm ý cho các đoạn văn, cũng như có 
các trích dẫn và tham chiếu Thánh Kinh. Một số thí dụ cho thấy dấu ấn của cuốn giáo lý của công đồng Trentô 
trong cuốn TCTGKM: một số ý ở trang TCTGKM, 34 tương tự với CCTr, 36-37; trang TCTGKM, 37 với CCTr, 39; 
trang TCTGKM, 39 với CCTr, 38; trang TCTGKM, 40 với CCTr, 40. 
44 X. Nguyễn Thị Tú Mai, Chữ Nôm và Tiếng Việt, 44-45; Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 114. Các học giả 
này còn đặt giả thuyết rằng có thể Vitô Trí là người sao chép bản văn này. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 110 

qua ngả Thái Lan, lưu trữ trong văn khố của Hội Thừa Sai Paris và rồi, sau cuộc Cách Mạng 

Pháp, được đưa vào Thư Viện Quốc Gia Pháp45. 

Hiện tại, chúng tôi được biết có hai bản phiên âm TCTGKM ra chữ Quốc Ngữ, một là bản lưu 

hành nội bộ, không đề tên tác giả, in năm 2003 (mà rất có thể là công lao của cụ Võ Long Tê); 

hai là bản phiên âm trong phụ lục của luận án tiến sĩ Chữ Nôm và Tiếng Việt Thế Kỉ XVII qua 

Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông của Jeronimo Maiorica của tác giả Nguyễn Thị Tú Mai, 

hoàn thành năm 2012 tại trường Đại Học Sư Phạm Hà Nội. Hai bản phiên âm của một vài 

khác biệt nho nhỏ mà chúng tôi xin không đề cập đến ở đây. Trong bài viết này, chúng tôi sử 

dụng bản phiên âm lưu hành nội bộ. 

Đặc điểm, cấu trúc 

Bản văn cuốn TCTGKM sử dụng nhiều từ cổ46, với lối nói bình dân; nhiều chỗ còn gây cảm 

tưởng đây là lối nói của một người chưa sành sõi tiếng Việt47. Bản văn còn chứa đựng khá 

nhiều câu chuyện ly kỳ, đa số kể lại các phép lạ nhãn tiền, các cuộc hiện ra hay việc người 

chết hiện về để truyền tải một sứ điệp nào đó. 

Nghiên cứu ngôn ngữ học cho thấy bản văn dùng chữ Nôm thời Lê Trung Hưng, thời kỳ chữ 

Nôm bắt đầu chuyển sang đơn tiết48.  

Cấu trúc nội dung bản văn gồm sáu (6) Đoạn, trong đó các Đoạn chính được sắp xếp theo thứ 

tự Tin (Đoạn ba, giảng về Kinh Tin Kính), Xin (Đoạn bốn và năm, giảng về Kinh Lạy Cha và 

Kinh Kính Mừng), Giữ (Đoạn sáu, giảng về Mười Điều Răn). Chúng tôi xin trích câu đầu của 

từng Đoạn như sau, để quý độc giả thấy cấu trúc của cuốn sách: 

“Đoạn thứ nhất giảng khải mông là đí gì và có mấy phần?” (TCTGKM, 14). 

“Đoạn thứ hai giảng sự dấu Câu-rút” (TCTGKM, 18). 

“Đoạn thứ ba giảng mười hai điều phải tin” (TCTGKM, 27). 

“Đoạn thứ bốn giảng lời nguyện Đức Chúa Giê-su truyền” (TCTGKM, 93). 

“Đoạn thứ năm giảng kinh A-ve” (TCTGKM, 109). 

“Đoạn thứ sáu giảng mười sự răn” (TCTGKM, 116). 

Trong sách có nói nội dung “giảng khải mông” gồm “bốn mối”, gồm “Một là kinh Tin Kính, 

hai là kinh Tại Thiên, ba là Mười sự răn, bốn là bảy Sa-ca-ra-men-tô” (TCTGKM, 15; theo 

đúng cấu trúc Tin Xin Giữ Chịu). Tuy nhiên, phần cuối, nói về bảy Bí Tích, không thấy xuất 

hiện trong bản văn, mà chỉ được nhắc đến trong câu “Những truyện về tha tội sẽ nói sau khi 

giảng bảy Sa-ca-ra-men-tô cùng phép I-ghê-rê-gia truyền” (TCTGKM, 85)49. Như vậy, chúng 

 
45 X. Đỗ Quang Chính, Dòng Tên, 20,297; Nguyễn Thị Tú Mai, Chữ Nôm và Tiếng Việt, 44. 
46 Thí dụ: đí gì (gì); là đá (đá); dái (sợ); min (tôi); cha mày (cha nuôi); dộng (tâu). 
47 Thí dụ: TCTGKM, 113: “làm mẹ và còn đồng trình với” (làm mẹ mà vẫn còn đồng trinh); TCTGKM, 148: “Sống 
người ta về một Đức Chúa Trời” (Chỉ Đức Chúa Trời mới có quyền trên sự sống của người ta mà thôi); TCTGKM, 
149: “Bởi tao ghét nhau cùng thằng kia...” (Bởi tao và thằng kia ghét nhau); TCTGKM, 153: “Vì nước người 
chẳng cho ăn của cha bằng con khác” (Vì theo luật lệ nước đó, con ngoài hôn thú không được hưởng thừa kế 
từ cha hoặc không được cha chu cấp). Chú ý đặc biệt cách sử dụng các giới từ, mang dáng dấp ngôn ngữ Tây 
phương. 
48 X. Nguyễn Thị Tú Mai, Chữ Nôm và Tiếng Việt, 154. 
49 Chúng ta có thể đặt vấn đề: Liệu cuốn TCTGKM có phần giảng giải tổng lược về các Bí Tích chăng? Phần này 
có bị thất lạc chăng (có dấu hiệu cho thấy bản Nôm hiện tại có thể là bản chép lại dở dang, vì dòng cuối cùng 
chưa có dấu báo hết câu như thường lệ)? Hay cha Girolamo Maiorica chưa kịp viết phần này? Dù sao thì chúng 
ta cũng biết rằng cha Girolamo Maiorica có viết các cuốn chuyên khảo về từng Bí Tích, trong đó những cuốn 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 111 

ta thấy cha Girolamo Maiorica soạn cuốn TCTGKM theo đúng cấu trúc Tin Xin Giữ Chịu của 

các cuốn giáo lý của Phêrô Canisiô50 và của Rôbertô Bellarminô, khác với cấu trúc Tin Chịu 

Giữ Xin, vốn là cấu trúc của cuốn giáo lý công đồng Trentô và vẫn được dùng trong các cuốn 

giáo lý chính thức của Giáo Hội cho đến ngày nay. 

Giá trị đối với đức tin người Việt 

Riêng về giá trị của tác phẩm TCTGKM đối với kho tàng đức tin và ngôn ngữ nhà đạo, chúng 

ta chỉ cần xét một vài câu trong cuốn này để thấy rằng những thói quen hành đạo, công thức 

đức tin, và ngôn từ nhà đạo vẫn còn phổ biến ngày nay đã có từ thời cha Girolamo Maiorica 

viết cuốn sách đầu tiên51.  

Về thói quen trong việc hành đạo, chúng ta thấy có các bằng chứng sau: 

- TCTGKM, 18 nói về việc “có đạo” thì phải “thuộc lòng sự các bổn đạo nguyện”, tức các 

kinh, như “Kinh Tại Thiên, Ave cùng kinh Tín Đức Yếu Đoan” (Kinh Lạy Cha, Kính Mừng 

cùng Kinh Tin Kính). Ta thấy thói quen này còn được giữ và phổ biến cho tới ngày nay. 

Thường ở các giáo xứ, khi người tân tòng gia nhập đạo thì ông trùm dạy cho họ học thuộc 

một số kinh căn bản. 

- TCTGKM, 24 nói về việc “kẻ giữ đạo thì làm dấu trên mình, khi sớm mai trỗi dậy, khi bởi 

nhà mà ra, khi ăn cơm, khi đi nằm, khi dọn nguyện và toan làm mọi việc khác. Sau hết làm 

dấu có ý cho khỏi mọi chước quỷ...”. Những câu này hướng dẫn giáo dân biết nên làm dấu 

Thánh giá những lúc nào trong ngày sống. Ngày nay, trong các gia đình Công Giáo, các bậc 

cha mẹ vẫn còn dạy con cái làm dấu Thánh giá như thế này, đúng theo những điều cha 

Girolamo Maiorica mô tả và truyền dạy. 

Về công thức đức tin: 

- Ở TCTGKM, 20 có câu sau: “Ba Ngôi ấy là một Chúa Trời mà thôi, vì Ba Ngôi có một tính, 

một ý, một phép”. Rõ ràng đây là công thức về Ba Ngôi (với những khái niệm ngôi, tính, ý, 

phép) còn phổ biến trong các giáo trình giáo lý mãi cho tới gần đây. 

- Ở TCTGKM, 21 khi nói về Ngôi Con làm người, có câu: “Ngôi Thứ Hai gọi là Con, có hai 

tính, một là tính thiêng liêng trọng vô cùng, hằng có vậy, lại Ngôi Con lấy tính người là linh 

hồn cùng xác...”. Ngôi Con có hai bản tính là công thức giáo lý (trong tiếng Việt) mà ngày 

nay chúng ta thừa hưởng từ cha Girolamo Maiorica. 

- Ở TCTGKM, 21 cũng có câu: “ngày thứ ba sống lại, khỏi bốn mươi ngày lên trời”. Rõ ràng 

đây cũng là một công thức quen thuộc trong giáo lý về việc Chúa Giêsu sống lại và lên trời 

(lưu ý vần điệu, và chữ “khỏi”). 

Về ngôn từ nhà đạo: 

Những cụm từ quen thuộc và độc đáo nhà đạo đã được sáng tác hoặc ghi lại từ thời cha 

Girolamo Maiorica: sự thương khó, công nghiệp Đức Chúa Giêsu, đền cùng chuộc tội, thầy 

 
còn tồn tại là: Dọn Mình Trước Chịu Cô-mô-nhong (nói về Bí Tích Thánh Thể và Bí Tích Truyền Chức Thánh) và 
Thiên Chúa Thánh Giáo Hối Tội Kinh (nói về Bí Tích Hoà Giải); ngoài ra hầu chắc ngài cũng đã viết một cuốn về Bí 
Tích Hôn Phối, nhưng đã bị thất lạc hoặc chưa được tìm ra (x. Brian E. Ostrowski, The Nôm Works, 70). 
50 Như trong cuốn The Little Catholic Catechism nói đến ở trên, hoặc trong cuốn A Summe of Christian Doctrine, 
xuất bản năm 1622, là bản dịch của John Heigham từ tác phẩm cùng tên bằng tiếng Latinh của thánh Phêrô 
Canisiô. 
51 Điều này là bằng chứng cho thấy những thói quen, công thức và ngôn từ nhà đạo còn tồn tại tới ngày nay là 
do các cha Giêsu hữu thừa sai tiên khởi (trong đó có cha Girolamo Maiorica) sáng tác, biên dịch, giảng dạy, và 
truyền lại cho ta, đặc biệt là qua các tác phẩm chữ Nôm của cha Girolamo Maiorica. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 112 

cả, rỗi linh hồn, tin kính, chịu sự khó bằng lòng, khiêm nhường chịu luỵ, sinh thì, hằng sống, 

cả sáng, trị đến, dùng đủ, v.v. 

Tiểu kết 

Từ những điều nói trên về nguồn gốc xuất xứ và đặc điểm của cuốn TCTGKM, chúng ta có 

thể rút ra các điểm rất ý nghĩa làm nổi bật đặc tính của phương pháp truyền giảng Tin Mừng 

của cha Girolamo Maiorica: 

Ngài chọn trình bày một cuốn giáo lý ngắn, đơn giản, dưới dạng hỏi thưa. Ngài không chọn 

các cuốn chứa đựng các giảng giải dài dòng, lý luận phức tạp vốn nhằm trình bày đức tin cách 

có hệ thống cho những người trí thức. Cha Girolamo Maiorica chỉ dừng lại ở mức độ trình 

bày giáo lý ngắn gọn, giải thích đơn sơ dễ hiểu, nhằm giúp giáo dân “đi đường tắt là chóng 

học cùng giữ lời truyền” (TCTGKM, 14). Chọn lựa này có thể củng cố cho giả thiết đây là 

cuốn sách đầu tay của cha Girolamo Maiorica; bắt đầu từ cái đơn giản luôn là một phương án 

hợp lý cho việc giảng dạy và loan báo Tin Mừng.  

Ngài đã soạn sách dựa theo cuốn giáo lý nổi tiếng đương thời và được Đức Giáo Hoàng chính 

thức xác chuẩn, đồng thời cũng thêm bớt nhiều điều cho hợp với não trạng và thói tục địa 

phương. Như thế, ngài vừa có thể đưa giáo dân Việt ở tận vùng Viễn Đông hội nhập vào xu 

hướng chung của Giáo Hội Công Giáo Rôma, cập nhật cho họ các giáo lý truyền thống, căn 

bản và đương thời nhất của Giáo Hội hoàn vũ, vừa có thể làm cho họ nhận ra giáo lý thánh 

tuy mới, vẫn không quá xa lạ với những kinh nghiệm thường ngày của họ. 

Ngài quyết định giảng và viết lại giáo lý bằng tiếng Việt, mà lại là tiếng Việt bình dân, chứ 

không bằng tiếng Hán, là thứ tiếng phổ thông trong văn viết thời đó. Chúng ta sẽ thấy ý nghĩa 

đặc biệt của quyết định (dùng tiếng Việt) này nếu lưu tâm rằng cho tới thế kỷ XVII, khi đặt 

bút viết điều gì, người ta thường hay viết theo văn tiếng Hán. Chính vì thế mà các tác phẩm 

tiếng Việt của cha Girolamo Maiorica đánh dấu một bước đột phá trong lịch sử văn xuôi tiếng 

Việt và là những bảo chứng độc đáo còn lại về văn xuôi sáng tác tiếng Việt thế kỷ XVII. Tuy 

nhiên, có lẽ cha Girolamo Maiorica không nghĩ tới việc bảo tồn căn tính dân tộc hay lưu danh 

sử sách (bằng cách tạo ra một bước đột phá trong lịch sử văn xuôi tiếng Việt) cho bằng chỉ 

nhắm mục đích thực tiễn là giúp các thầy giảng có tài liệu để trình bày giáo lý cho giáo dân 

bằng tiếng mẹ đẻ của mình. 

Quyết định ghi chép lại lời giảng giải giáo lý còn mang ý nghĩa truyền giáo cao, làm cho việc 

học các chân lý căn bản của đạo được dễ dàng phổ cập, phát tán và lưu truyền, qua sự trợ giúp 

đắc lực của các thầy giảng. Với quyết định này, cha Girolamo Maiorica đã không chỉ dành 

riêng việc loan báo Tin Mừng cho mình mà thôi, mà đã mở rộng việc đó cả về không gian lẫn 

thời gian, biến nó thành công việc của tập thể, mà vẫn đảm bảo tính chính thống và nhất quán 

của giáo lý thánh. 

Những bằng chứng về dấu ấn của cuốn TCTGKM trên đức tin và đời sống đạo của giáo dân 

Việt cho thấy cuốn sách này đã khá thành công trong việc giới thiệu và truyền giảng các chân 

lý đức tin căn bản đồng thời huấn luyện đời sống đạo của giáo dân Việt. Để thấy rõ hơn 

nguyên nhân sâu xa của thành công này, chúng ta sẽ đi vào phân tích những nét độc đáo qua 

đó cuốn sách thể hiện nỗ lực thích nghi sáng tạo nhằm lưu truyền giáo lý chân chính của Giáo 

Hội. 

 

 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 113 

3. Những nét độc đáo của TCTGKM 

Như trên đã nói, cuốn TCTGKM dựa theo khá sát cấu trúc, hình thức và nội dung của cuốn 

Giáo Lý Ngắn của thánh Bêllarminô; tuy nhiên, ngài cũng đưa vào một số giảng giải mà ngài 

lấy ý từ cuốn giáo lý đồ sộ của công đồng Trentô. Trong phần này, để thấy rõ hơn đóng góp 

của cha Girolamo Maiorica, chúng tôi sẽ đề cập đến một số điểm nổi bật và độc đáo của 

TCTGKM, không có trong hai cuốn giáo lý trên. Khi đề cập đến các điểm độc đáo này, chúng 

tôi có dụng ý tìm hiểu và trình bày các phương cách thích ứng và hội nhập văn hoá mà cha 

Girolamo Maiorica dùng trong việc dạy giáo lý nói riêng và trong việc loan báo Tin Mừng nói 

chung cho người Việt ở thế kỷ XVII.  

Các điểm độc đáo này đều xoay quanh mối bận tâm kép về việc hội nhập văn hoá và bảo toàn 

sự tinh tuyền của đức tin chính thống. Chúng tôi gọi đây là “bận tâm kép” vì hai mối bận tâm 

thực chất gần như là một. Chính vì nhất thiết phải hội nhập văn hoá và chính khi dùng mọi 

phương cách để hội nhập văn hoá mà cha Girolamo Maiorica mới phải bận tâm về tính chính 

thống của đức tin. Ngược lại, giáo lý chính thống chỉ thực sự được bảo tồn, hiện thực hoá và 

phát huy khi được hiểu, đón nhận và đi vào tâm thức người Việt. Chúng ta sẽ thấy rõ điều này 

ngay sau đây, rằng bận tâm bảo toàn giáo lý chính thống xuất hiện (và chỉ xuất hiện) ngay 

trong những nỗ lực hội nhập văn hoá.  

Chúng tôi xin nhóm kết các điểm độc đáo này – trong đó có ba hình thức văn chương có tính 

biểu trưng – dưới nhan đề ba mối bận tâm cụ thể, phản ánh mối bận tâm kép nói trên. 

Bận tâm bảo toàn giáo lý chính thống 

Trước hết, bận tâm bảo toàn sự tinh tuyền của đức tin chính thống được thể hiện bằng việc 

giữ lại và sử dụng song song những từ ngoại ngữ (đã được phiên âm) dù đã dịch ý sang tiếng 

Việt: Dêu (Deus)=Đức Chúa Trời, san-ta (santa)=thánh, ga-ra-sa (graça)=ơn, thánh an-giô 

(anjo)= thiên thần52. Việc dịch các khái niệm thần học không phải là chuyện dễ làm, vì không 

phải lúc nào cũng tìm được các khái niệm tương đương ở ngôn ngữ đích; ngay cả khi ngôn 

ngữ đích có các khái niệm tương đương thì, trong nhiều trường hợp, chúng cũng không thể lột 

tả trung thực ý nghĩa thần học của các khái niệm gốc. Đó là lý do cha Girolamo Maiorica đã 

cố gắng tìm các khái niệm tương đương trong tiếng Việt (thí dụ: thánh, ơn) để dịch các khái 

niệm thần học tế nhị (và vốn có một lịch sử phức tạp), đồng thời vẫn giữ lại các từ Bổ Đào 

Nha (vốn phát xuất từ Latinh, ngôn ngữ gốc của các khái niệm thần học từ thời các giáo phụ), 

để định hướng cách hiểu của các từ tiếng Việt. Như vậy, cách làm của cha Girolamo Maiorica 

đáp ứng cả hai tiêu chí là vừa Việt hoá ngôn ngữ thần học, vừa “rửa tội”, hay là thần học hoá 

ngôn ngữ Việt. Ngoài ra, cha Girolamo Maiorica cũng đã sáng tác từ mới bằng cách ghép các 

từ thành một khái niệm (thí dụ: Đức Chúa Trời, thiên thần); đây cũng là một cách làm khôn 

ngoan, bảo đảm được cả hai tiêu chí nói trên, tránh sự sai lệch hay ngộ nhận mà các khái niệm 

tương đương có sẵn có thể gây ra. 

 
52 Thí dụ: TCTGKM, 111,116 dùng cả Chúa Dêu lẫn Đức Chúa Trời; TCTGKM, 77,110 dùng cả San-ta lẫn thánh; 
TCTGKM, 155 dùng cả thánh an-giô lẫn thiên thần. TCTGKM, 74 nói về “ba ơn” liên kết với mầu nhiệm Giáo Hội: 
phép tha tội, xác người ta sống lại và phúc thiên đàng; đây quả là các đặc tính của ga-ra-sa theo như cha 
Girolamo Maiorica giải thích khi nói về Đức Mẹ đầy ga-ra-sa và Nước ga-ra-sa của Thiên Chúa. Ở TCTGKM, 99, 
cha Girolamo Maiorica viết: “Nước ga-ra-sa là phép trị linh hồn kẻ giữ đạo và cho làm được mọi việc cho nên 
và ngày sau cho rỗi linh hồn”. Xin cũng xem TCTGKM, 110-111 khi cha Girolamo Maiorica viết ga-ra-sa làm cho 
linh hồn ghét tội, nên tốt và có sức làm được việc lành; và TCTGKM, 102 khi ngài viết “Của về linh hồn là cực 
trọng Cô-mô-nhong hay nuôi sống linh hồn là ga-ra-sa...”. Vậy chúng ta có thể kết luận rằng cha Girolamo 
Maiorica hay nói về các bí tích như là ga-ra-sa, và đã tìm được từ ơn để dịch từ ga-ra-sa mà vẫn giữ lại và dùng 
song song từ đó. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 114 

Bận tâm về tính chính thống của giáo lý còn được thể hiện qua việc cha Girolamo Maiorica 

cẩn thận lưu ý độc giả về các ngộ nhận có thể có liên quan đến các mầu nhiệm đức tin, để 

tránh những cách hiểu mang tính mê tín dị đoan. Để minh hoạ, chúng tôi xin đưa ra điển hình 

liên quan tới mầu nhiệm Thiên Chúa thiêng liêng duy nhất và ba ngôi. Ở TCTGKM, 28, ngài 

viết: “... lại phải tin có một Dêu, chẳng phải nhiều. Khi kia rằng, Dêu, chớ nghi là Đức Chúa 

Dêu giống sự gì có xác, vì chưng Chúa Dêu là một sự thiêng liêng, hằng có mà chẳng có khi 

hết...”. Trong khi lưu ý về Thiên Chúa độc nhất có trong sách giáo lý của công đồng Trentô 

(GLCĐTr, 24) thì lưu ý về Thiên Chúa thiêng liêng là điều mà cha Girolamo Maiorica bận 

tâm giảng giải cho độc giả người Việt. Có lẽ ngài đã bắt được tâm thức người Việt hay tưởng 

tượng thần thánh cũng có những suy nghĩ, ước vọng và hành xử tương tự con người, nên đặc 

biệt lưu ý độc giả người Việt về điểm này. 

 Ở TCTGKM, 31, ngài viết: “Nghĩa điều ấy là Đức Chúa Trời có một Con thật, tên là Giê-su. 

Song le kẻo kẻ u mê nghe tiếng con, nghĩ là cha con như người ta thế gian, thì phải xem thí dụ 

gương”. Ở TCTGKM, 32, ngài cũng ghi: “Chớ nghi là con thiêng liêng ấy bởi lòng người nữ 

mà ra, hay là có giống sự gì hèn như các người thế gian làm chi”. Như vậy, cha Girolamo 

Maiorica ý thức rằng người Việt có thể mường tượng và hiểu sai về mối tương quan giữa 

Chúa Cha và Chúa Con, cho nên tuy vẫn giữ lại hình ảnh cha-con như thần học Tây phương 

vẫn dùng, cha Girolamo Maiorica đã cẩn thận giảng giải để bảo đảm độc giả hiểu hình ảnh đó 

theo ý nghĩa đúng đắn và chính thống của thần học. 

Đặc biệt, bận tâm về tính chính thống của giáo lý đức tin còn được thể hiện qua việc sử dụng 

khá thường xuyên một công cụ văn chương độc đáo mà chúng tôi sẽ đề cập ngay sau đây: 

công thức hoá. 

Công thức hoá 

Một trong những cách bảo toàn giáo lý chính thống là làm sao để thính giả hay độc giả nắm 

bắt được các điểm giáo lý chính cách tương đối dễ dàng mà lại toàn diện. Dung hoà hai điểm 

này thật không dễ, vì nếu muốn người thụ huấn học dễ dàng thì nhiều khi phải đơn giản hoá 

hoặc giảm thiểu nội dung giáo lý; ngược lại, nếu dạy toàn bộ nội dung thì lại làm cho người 

học khó tiếp thu ngay được. Cha Girolamo Maiorica đã làm điều này bằng một phương cách 

mà chúng tôi tạm gọi là công thức hoá các chân lý đức tin vào trong một công thức hay hệ 

thống. Phương cách này đơn giản hoá nội dung giáo lý nhưng vẫn giữ được sự toàn vẹn cần 

có; nó có thể trình bày khá trọn vẹn nội dung của các điều cần học mà lại làm cho người học 

dễ nhớ. Chúng tôi xin đề cập đến ba loại công thức sau: 

1) Ngoài những công thức tóm lược nội dung giáo lý thành cấu trúc53, lấy từ cuốn giáo lý 

ngắn của thánh Bêllarminô, cha Girolamo Maiorica còn trình bày những cấu trúc khác để giúp 

độc giả hay thính giả dễ hiểu và dễ nhớ nội dung giáo lý. Chẳng hạn ở TCTGKM, 74, ngài hệ 

thống hoá nội dung Kinh Yếu Đoan (Kinh Tin Kính) thành hai phần: phần đầu về “Đức Chúa 

Trời một tính và có Ba Ngôi”, phần sau về “I-ghê-rê-gia [Giáo Hội], dù mà làm một thì có ba 

ơn”; ba ơn đó là phép tha tội, xác sống lại và phúc thiên đàng54. Việc đặt song song mầu 

 
53 Thí dụ: tóm lược nội dung “giảng khải mông” thành “bốn mối” Tin Cậy Mến và bảy Bí Tích (x. TCTGKM, 14-
15); dấu Thánh Giá là công thức tóm tắt hai chân lý đức tin chính của đạo thánh – “...Đức Chúa Trời có một tính 
ở Ba Ngôi...Con Đức Chúa Trời ...làm người, cùng chịu nạn vì tội thiên hạ” (TCTGKM, 19); tóm lược Mười Điều 
Răn thành “ba điều về Đức Chúa Trời,...bảy điều về người ta,...dạy lấy lòng cùng lưỡi và việc làm mà kính mến 
Đức Chúa Trời...” (TCTGKM, 118), v.v. 
54 Cuốn giáo lý của công đồng Trentô chia Kinh Tin Kính thành ba phần chính: phần đầu nói về Ngôi Cha và công 
trình sáng tạo, phần hai về Ngôi Con và công trình cứu độ, phần ba về Ngôi Thánh Thần và công trình thánh 
hoá; như vậy, theo cuốn giáo lý này tín khoản về Giáo Hội và những tín khoản cuối đều thuộc về phần ba, nói 
về Chúa Thánh Thần và công trình thánh hoá (x. CCTr, 21). Cuốn giáo lý ngắn của thánh Bêllarminô thì chia Kinh 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 115 

nhiệm Một Thiên Chúa Ba Ngôi với mầu nhiệm Giáo Hội duy nhất mà có ba ơn là một công 

thức khá sáng tạo và độc đáo. 

Một thí dụ khác là ở TCTGKM, 129-134, khi giảng về giới răn thứ hai, cha Girolamo 

Maiorica đã hệ thống hoá nội dung giảng giải cách khá đầy đủ, nhưng đơn giản và rõ ràng. 

Khác với sách giáo lý ngắn của thánh Bêllarminô chỉ nói quá vắn tắt55 và với giáo lý của công 

đồng Trentô lại nói quá dài và phức tạp56, cha Girolamo Maiorica cấu trúc nội dung giới răn 

này thành bốn điểm rất súc tích: kính, thề, khấn, khen; mỗi điểm đều có khía cạnh tích cực 

(nên) và tiêu cực (cấm). Trong phần nói về thề, ngài chia ra thành ba mục nhỏ: thề thật, thề 

lành và thề khôn, phản ánh đúng các tiêu chuẩn mà sách giáo lý công đồng Trentô đặt ra cho 

lời thề (bản tiếng Anh gọi ba tiêu chuẩn đó là truth, justice, judgment; chú ý cách dùng từ rất 

khéo của cha Girolamo Maiorica để dịch ba khái niệm trừu tượng đó). 

Hiển nhiên, mọi cách phân chia hay hệ thống hoá chỉ mang tính cách tương đối, nhằm giúp 

người đọc dễ nhớ các điều phải học và mối liên hệ giữa các điều ấy. Cách phân chia này 

không nhất thiết loại trừ cách phân chia khác. Như thế, các công thức dạng này chỉ mang tính 

cách gợi ý hoặc đôi khi góp phần làm sáng tỏ các chân lý đức tin khi đặt các chân lý đó trong 

mối tương quan hệ thống với nhau. 

2) Ngoài việc công thức hoá nội dung, cha Girolamo Maiorica còn sáng tạo và sử dụng các 

“công thức” giáo lý súc tích, có vần điệu trong tiếng Việt (có tính chất công thức về mặt hình 

thức). Quả thực, những câu văn mang vần điệu cũng có tác dụng như một công thức, đễ đọc, 

dễ học và đi vào trí nhớ người đọc, người nghe cách lâu dài. Một số câu văn đó còn tồn tại 

trong ngôn ngữ nhà đạo cho tới ngày nay chứng tỏ tính hiệu quả của việc dạy giáo lý bằng 

công thức. Chúng tôi xin đơn cử một số thí dụ:  

Ở TCTGKM, 19-20, 36, khi nói về mầu nhiệm Ba Ngôi, cha Girolamo Maiorica hay dùng 

công thức “một tính ở Ba Ngôi” hay công thức “Ba Ngôi có một tính, một ý, một phép”. 

Ngoài việc phân biệt và sử dụng nhất quán các khái niệm tính và ngôi để diễn tả công thức tín 

lý về Thiên Chúa duy nhất và Ba Ngôi (điều mà cha Girolamo Maiorica có thể đã học từ sự 

phân biệt giữa tính hoặc thể với vị của các thừa sai Dòng Tên bên Trung Hoa), thì việc tóm tắt 

giáo lý về Ba Ngôi trong một câu văn mang tính công thức là một sáng kiến khá độc đáo. 

Sáng kiến này giúp cha Girolamo Maiorica có thể truyền tải khá trọn vẹn ý nghĩa của mầu 

nhiệm Một Thiên Chúa Ba Ngôi mà không cần đề cập đến các khái niệm essenza, natura, 

procedere (sau này chúng ta dịch là yếu tính, bản tính, nhiệm xuất) như trong cuốn giáo lý của 

thánh Bêllarminô57. 

Ở TCTGKM, 32-33, khi giải thích ý nghĩa của danh xưng Kitô, cha Girolamo Maiorica viết: 

“Ki-ri-xi-tô là chức, có hai nghĩa, một là thầy cả trên hết [các] thầy, hai là vua [cả] trên hết 

các vua”. Đây là một lối nói vắn tắt rất khéo, nói lên chức vụ tư tế và vương đế đích thực và 

trổi vượt của Đức Kitô Giêsu. Chỉ cần dùng các từ “thầy cả” hay “vua cả” là cha Girolamo 

Maiorica không cần phải giải thích dài dòng, như trong sách giáo lý của công đồng Trentô, về 

việc các loại người thường chịu xức dầu trong Cựu Ước (tư tế, vua, ngôn sứ) là hình ảnh của 

 
Tin Kính thành hai phần: phần đầu gồm tám tín khoản nói về Thiên Chúa, phần sau gồm bốn tín khoản nói về 
Giáo Hội; như vậy, các tín khoản sau đó đều thuộc về phần nói về Giáo Hội (x. DCB, 11). Từ những thông tin 
trên, ta thấy cuốn TCTGKM theo cách phân chia của thánh Bêllarminô, gọi ba tín khoản cuối là ba ơn thuộc về 
Giáo Hội. 
55 X. DCB, 26, ngài chỉ đề cập đến tội thề sai và thề không cần thiết, cũng như về tội không giữ lời khấn. 
56 X. CCTr, 254-263. Nội dung phần này có nói về khía cạnh tích cực và tiêu cực của giới răn thứ hai; nhưng phần 
lớn nói về lời thề. Phần tiêu cực liệt kê tới mười hai dạng thức của lời thề gian. 
57 X. DCB, 7-8. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 116 

Đức Kitô Giêsu, Đấng được xức dầu đích thực bằng Thần Khí58. Công thức trên đã đi vào các 

kinh nguyện tiếng Việt và được đọc cho tới ngày nay. 

Ở TCTGKM, 112, cha Girolamo Maiorica viết về Đức Chúa Trời ở cùng Đức Mẹ, luôn phù 

hộ Mẹ thì Mẹ chẳng “phạm tội gì, dù mà lòng lo miệng nói cùng việc làm”. Đây cũng là một 

dạng công thức liệt kê các dạng thức hay các loại tội, cũng đã trở nên phổ biến trong các kinh 

đọc và còn tồn tại trong Kinh Cáo Mình cho tới ngày nay. 

3) Ngoài ra, trước những câu hỏi ngây ngô, bình dân nhưng rất hóc búa, cha Girolamo 

Maiorica còn đưa ra một số giải pháp độc đáo cũng mang tính công thức, làm thính giả hay 

độc giả chấp nhận ngay và nhớ ngay.  

Chẳng hạn, trước câu hỏi “Khi sống lại [người ta] có mấy tuổi? Cùng bao lớn?”, cha 

Girolamo Maiorica đã có một giải pháp rất độc đáo, thoạt đầu tưởng chừng ngây ngô và vô lý, 

nhưng thực sự có ý nghĩa thần học sâu xa: “Các người ta khi sống lại thì có tuổi bằng ba mươi 

ba như Đức Chúa Giê-su sống lại xưa” (TCTGKM, 87). Ở đây, cha Girolamo Maiorica đã 

lồng đặc tính quy Kitô vào trong giáo lý cánh chung một cách rất đơn sơ nhưng tài tình và độc 

đáo. Chúng ta nghe trong câu này phảng phất ý nghĩa của lời thánh Phaolô: “Người...sẽ dùng 

quyền năng ấy mà biến đổi thân xác yếu hèn của chúng ta nên giống thân xác vinh hiển của 

Người” (Pl 3,21) hoặc “...chúng ta cũng sẽ được mang hình ảnh Đấng từ trời mà đến” (1Cr 

15,49). 

Tương tự, khi trả lời câu hỏi “Nhân sao Đức Chúa Giê-su chẳng sống lại chóng mà đợi ba 

ngày làm chi?”, cha Girolamo Maiorica viết: “Ấy vậy như Đức Chúa Giê-su ở trong kẻ sống 

ba mươi ba năm, thì cũng ở cùng kẻ chết ba mươi ba giờ nước người” (TCTGKM, 53). Không 

rõ cách tính giờ của cha Girolamo Maiorica có chính xác không, tuy nhiên, khi đặt cái chết 

của Chúa Giêsu trong tương quan song song với đời sống của Người, cha Girolamo Maiorica 

đã nhìn cái chết và cuộc đời Chúa Giêsu trong một thể thống nhất và liên tục, và đây là một 

công việc thần học đúng đắn.  

Như vậy, khi dùng con số ba mươi ba – tuổi đời của Chúa Giêsu – như tiêu chuẩn giải đáp các 

thắc mắc vốn rất khó trả lời liên quan tới thời gian trong thế giới thiêng liêng siêu hình, cha 

Girolamo Maiorica đã tạo ra một công thức đơn sơ nhưng diễn tả ý nghĩa thần học đúng đắn. 

Dĩ nhiên, công thức này không nên được hiểu theo nghĩa chữ (ba mươi ba năm hoặc giờ theo 

nghĩa vật lý), nhưng nó gợi ý một phương pháp đúng đắn cần được áp dụng trong suy tư thần 

học. 

Bận tâm về các thực hành đạo đức 

TCTGKM không chỉ là một cuốn giáo lý trình bày các lý thuyết của đức tin, mà còn đề cập 

đến, hướng dẫn và giải thích ý nghĩa của các thực hành đạo đức. Như vậy, phương pháp huấn 

giáo của cha Girolamo Maiorica là không chỉ giảng dạy mà còn xây dựng lối sống đạo phù 

hợp, được đặt nền trên đức tin và nuôi dưỡng đức tin. Ngoài những thí dụ đã đề cập ở trên, 

sau đây là một số thí dụ khác trong TCTGKM liên quan đến việc hướng dẫn hay giải thích các 

thực hành đạo đức. 

Ở TCTGKM, 33 có câu: “Nhân sao ta nghe tên Đức Chúa Giê-su thì bái, cùng cất nón, mà 

nghe tên khác Đức Chúa Trời chẳng có kính làm vậy?”. Câu hỏi này gợi ý rằng thực hành tôn 

kính tên cực trọng Chúa Giêsu đã xuất hiện trong các nghi thức phụng vụ, trước khi cha 

Girolamo Maiorica viết những dòng này. Bái kính và cất nón là những hành động của người 

Tây phương khi tỏ lòng kính thờ và tôn trọng. Như vậy, có thể là tín hữu người Việt đã thấy 

người Tây phương thực hành các việc này trong các nghi thức phụng vụ, và thắc mắc ý nghĩa 

 
58 Thí dụ, độc giả có thể xem CCTr, 34-35. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 117 

của các việc ấy. Câu hỏi này có thể chỉ là biểu hiện của việc cha Girolamo Maiorica nắm bắt 

nhạy bén những bận tâm của thính giả hay độc giả (xin xem phần tiếp theo dưới đây), nhưng 

cũng có thể là gợi ý hướng dẫn thực hành phụng vụ trong các cộng đoàn tín hữu Việt, rập theo 

phong cách của truyền thống Tây phương. 

Ở TCTGKM, 48-49, khi kể chuyện Chúa Giêsu hiện ra, nói cho một người biết làm thế nào để 

giúp Chúa vác thánh giá, cha Girolamo Maiorica viết: “Lòng con nhớ đến sự thương khó Cha 

đã chịu xưa cho được chuộc tội con, lỗ tai thì nghe sự cưc Cha đã chịu, cật thì hãm mình thì 

mới giúp Cha là vác làm vậy”. Đây thực chất là hướng dẫn thực hành nuôi dưỡng đời sống 

thiêng liêng, cầu nguyện chiêm niệm và gắn bó với Chúa Giêsu vác thánh giá. Linh đạo “mến 

thánh giá” này đã ăn sâu vào trong lòng đạo của các tín hữu Việt, và là lời giải thích cho sự 

long trọng và cuốn hút của các nghi thức Tuần Thánh trong các cộng đoàn tín hữu Việt. 

Ở TCTGKM, 114 có câu: “Nhân sao đánh chuông nguyện A-ve một ngày ba lần...?”. Câu này 

cho thấy phong tục này đã được đưa vào đất Việt từ thế kỷ XVII. Khi giải thích ý nghĩa của 

phong tục này, TCTGKM đã góp phần bảo tồn và duy trì phong tục này trong các cộng đoàn 

tín hữu Việt cho tới ngày nay.  

Bận tâm thứ hai, liên quan tới việc sống đạo còn được thể hiện mạnh mẽ hơn nữa qua một 

công cụ văn chương khác – các câu chuyện – vốn xuất hiện với tần suất cao trong TCTGKM. 

Chuyện kể 

Những giảng giải trong TCTGKM không mang tính suy lý nhiều; cha Girolamo Maiorica đã 

tránh dùng các khái niệm thần học hay triết học trừu tượng để giải thích các chân lý cao siêu. 

Bù lại, ngài dùng rất nhiều câu chuyện để gây ấn tượng và khuyến khích độc giả dùng đức tin 

mà đón nhận và sống các chân lý của đạo thánh. Đích nhắm của các câu chuyện đó không 

phải là để giúp độc giả hiểu các khoản giáo lý cho bằng giúp họ có tâm tình xác tín, hoán cải 

và dốc lòng thực thi điều họ đang học. Chính vì bận tâm tới đời sống đạo của độc giả chứ 

không chỉ nói với “cái đầu” của họ mà cha Girolamo Maiorica đã dành phần lớn cuốn sách 

cho các câu chuyện. Kể chuyện là một nét trong văn hoá Baroque Tây phương59, nhưng cũng 

rất phù hợp với văn hoá Việt và là một trào lưu khá phổ biến trong văn chương Việt thế kỷ 

XVII, vốn cũng hay thích dùng những câu chuyện ly kỳ để chuyển tải những sứ điệp thực tế60. 

Các câu chuyện trong TCTGKM thường thuộc vào các loại sau: 

Trước hết là các câu chuyện kể về người chết sống lại hoặc hiện về, kể lại những gì xảy ra 

trong thế giới bên kia, cho biết những gì đạo thánh dạy đều là chân thực và hữu ích. Thí dụ 

như câu chuyện đầu tiên của cuốn sách kể về một bà ở Manila sau khi chết được vài giờ thì 

sống lại kể rằng được Đức Bà dạy kinh cho và đọc làu làu các kinh trước đây không hề thuộc 

(x. TCTGKM, 16-18). 

Thứ đến là các câu chuyện kể về các điềm lạ xảy ra trong thế giới này, như là minh chứng cho 

các mầu nhiệm (Ba Ngôi, Đức Mẹ đồng trinh) hay biến cố thánh trong đạo (Chúa Giêsu ra 

đời). Thí dụ như các chuyện minh hoạ cho mầu nhiệm Ba Ngôi: chuyện ba viên ngọc lưu ly 

giống nhau hoàn toàn, đột nhiên xuất hiện rơi từ nóc nhà thờ xuống, kết lại thành một viên 

 
59 X. Georg Schwaiger, “Baroque. I. Historical Survey”, trong Karl Rahner and col., eds., Sacramentum Mundi – 
An Encyclopedia of Theology, Vol. 1 (New York: Herder and Herder; London: Burns & Oates, 1968) [bản tiếng 
Anh được soạn thảo bởi Cornelius Ernst, O.P., Fergus Kerr, O.P. và Kevin Smyth], 148-150. Tuy bài viết của tác 
giả mang một cái nhìn tiêu cực về văn hoá Baroque, nhưng những mô tả tổng lược về các đặc tính của văn hoá 
và thần học Baroque cũng khá hữu ích. 
60 Thí dụ như các câu chuyện trong các cuốn Việt Điện U Linh Tập (thế kỷ 14), Lĩnh Nam Chích Quái (có từ thời 
nhà Trần, được sửa chữa, trau chuốt và thêm thắt suốt chiều dài lịch sử), Truyền Kỳ Mạn Lục của Nguyễn Dữ 
rất phổ biến từ giữa thế kỷ XVI, đến nỗi có cả một bản giải âm ra tiếng Việt dưới dạng chữ Nôm. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 118 

ngọc quý; khi được khảm vào Thánh Giá thì trở nên sáng láng và làm các ngọc khác nảy ra 

hết (x. TCTGKM, 35-36); hoặc chuyện người ta thấy trong trái tim bà thánh Clara sau khi chết 

có “ba hòn thịt bằng nhau, vì cân hai nén thì nặng bằng một, cân một năng bằng hai” 

(TCTGKM, 36). 

Ngoài ra, còn có các câu chuyện kể về việc Chúa Ba Ngôi, Chúa Giêsu, Đức Mẹ hay các 

thánh hiện ra và có cả các câu chuyện kể về hoạt động của ma quỷ, hoặc về việc người trần 

gian thấy được những gì xảy ra ở thế giới “bên kia”. 

Như vậy, đặc tính chung của các câu chuyện là thể hiện điểm giao tiếp giữa thế giới “bên kia” 

– thế giới thiêng liêng của Thiên Chúa, thần thánh, người chết, ma quỷ – và thế giới này. Qua 

những câu chuyện đó, những gì xảy ra ở thế giới bên kia được tỏ lộ cho con người ở thế giới 

bên này biết. Và những điều xảy ra đó được mặc định là thực tại, là chân lý mà người trần 

gian hiếm khi thấy, biết hay chân nhận. Những chân lý này chính là chân lý của đạo thánh 

Chúa đang được dạy ở đây, trong cuốn TCTGKM, xoay quanh các mầu nhiệm chính về Thiên 

Chúa, Chúa Giêsu, Đức Mẹ, Giáo Hội, và về hậu quả của các tội. 

Những câu chuyện dạng này, vốn có sức hấp dẫn đặc biệt đối với tín hữu Việt và vẫn còn rất 

phổ biến ngày nay, cần được đọc và hiểu theo nghĩa biểu trưng. Đất sống của các câu chuyện 

là trí tưởng tượng và cảm xúc của độc giả, giá trị của chúng chỉ thực sự được phát huy khi độc 

giả để trí tưởng tượng được mở rộng và tô màu bởi những tình tiết ly kỳ và để cho cảm xúc tự 

do dâng trào mà không bị gò ép hay đè nén bởi các phân tích mang tính suy lý. 

Những câu chuyện này cũng cần được đọc trong bối cảnh chung của các lời dạy trong toàn 

cuốn sách, chứ không nên bị tách ra và đọc riêng rẽ. Khi đọc riêng rẽ, chúng dễ gây ấn tượng 

rằng cha Girolamo Maiorica chủ trương một phương cách huấn giáo mang tính “hù doạ”, gây 

sợ hãi trong lòng độc giả. Ngược lại, nhiều lần trong cuốn TCTGKM, chúng ta thấy cha 

Girolamo Maiorica nhấn mạnh đến lòng từ bi của Thiên Chúa, Đấng luôn tìm cách tha thứ 

hơn là trừng phạt. Chẳng hạn ở TCTGKM, 123 có câu: “...vì chưng ý Đức Chúa Trời rộng 

thưởng hơn phạt, vì thưởng bởi tính lành vô cùng mà ra, phạt bởi tội mà chớ. Cho nên khi 

phạt như ép Đức Chúa Trời vậy”. Hơn nữa, cũng có những câu chuyện tuy vẫn thể hiện tính 

răn đe, nhưng điểm nhấn cuối cùng vẫn là lòng từ bi của Thiên Chúa, như ở TCTGKM, 61-62, 

có câu chuyện nói về việc Chúa Giêsu nói với một giám mục đang mong kẻ có tội bị phạt 

rằng hãy đóng đinh Người lại vào Thánh Giá, vì Người muốn chịu khổ cho kẻ có tội để họ 

được rỗi linh hồn. Ở TCTGKM, 70-74 có chuyện kể về việc kẻ tội lỗi rất nặng, đã bị Chúa 

Cha và Chúa Giêsu bỏ, không cứu được, nhưng vẫn có thể được Chúa Thánh Thần cứu khi ăn 

năn tội.   

Bận tâm đến điều thính giả quan tâm 

Những nét độc đáo của TCTGKM không chỉ nằm trong những câu trả lời, mà còn trong cách 

đặt câu hỏi. Ngoài các câu hỏi mang tính chất gợi ý hay dẫn dụ vào việc giảng giải (thí dụ: “là 

đí gì?”, “nhân sao?”, “xin giảng...cho tỏ hơn...”61, v.v.), cha Girolamo Maiorica còn thêm vào 

những câu hỏi độc đáo, phản ánh những quan niệm phổ biến nơi người Việt. Những câu hỏi 

độc đáo cho thấy cha Girolamo Maiorica viết TCTGKM sau khi đã có kinh nghiệm giảng dạy 

giáo lý cho người Việt, nắm bắt và hiểu rõ những bận tâm và thắc mắc của họ. Như vậy, cuốn 

TCTGKM để lộ rõ đặc tính của một nỗ lực thần học khởi đi từ bối cảnh và nói cho bối cảnh, 

tức là khởi đi từ bận tâm của độc giả hay thính giả và nói với họ. Để minh hoạ, chúng tôi xin 

đưa ra vài thí dụ điển hình. 

 
61 X. TCTGKM, 59,66. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 119 

Khi nói về việc Thiên Chúa tạo dựng trời đất, cha Girolamo Maiorica thêm vào câu hỏi 

“Nhân sao rằng dựng nên trời đất mà thôi, Đức Chúa Trời chẳng có dựng nên nước, lửa, là đá, 

cây cối, người ta cùng muôn vật ru?” (TCTGKM, 30). Câu hỏi phản ánh sự phân biệt ngây 

ngô giữa “trời, đất” và các vật khác; như vậy, trời và đất được hiểu theo nghĩa vật lý và được 

xem như là hai trong số nhiều vật khác. Dĩ nhiên, để trả lời cho câu hỏi này, cha Girolamo 

Maiorica đã viết “lấy tên trời vì tóm lại mọi sự ở trên trời, lấy tên đất có ý nói đến mọi sự ở 

dưới đất...”. Tương tự, khi giảng về Kinh Tại Thiên (Kinh Lạy Cha), cha Girolamo Maiorica 

thêm câu hỏi: “Sao rằng [Thiên Chúa] ở trên trời chẳng có khắp mọi nơi ru?” (TCTGKM, 96). 

Câu hỏi này phản ánh quan niệm trời như một nơi chốn, là quan niệm rất phổ biến trong tâm 

thức người Việt, mãi cho đến ngày nay. Dĩ nhiên, để trả lời câu này, cha Girolamo Maiorica 

nói về “trời thiêng liêng” (TCTGKM, 97). 

Khi giảng giải việc Đức Bà Maria chịu thai Chúa Giêsu bởi phép Chúa Thánh Thần, cha 

Girolamo Maiorica thêm câu hỏi: “Nếu Đức Chúa Phi-ri-tô San-tô làm việc trọng ấy thì gọi 

Đức Chúa Phi-ri-tô San-tô là Cha Đức Chúa Giê-su nên chăng?” (TCTGKM, 38). Câu hỏi này 

phản ánh thắc mắc bình dân, rất phổ biến và tự nhiên của những người lần đầu nghe nói về 

mầu nhiệm Chúa Con làm người và Đức Mẹ chịu thai đồng trinh. Để trả lời câu hỏi này, cha 

Girolamo Maiorica đã phân biệt giữa “lấy tính mình mà cho con” (trong trường hợp cha sinh 

ra con) và “làm nên” một vật gì đó từ các chất liệu có sẵn (trong trường hợp chế tác: tác giả, 

thợ). Công việc của Chúa Thánh Thần là “lấy máu sạch Đức Bà mà dựng nên xác Đức Chúa 

Giêsu, thì chẳng có lấy tính mình mà cho” (TCTGKM, 39), nên không được gọi là Cha của 

Chúa Giêsu. 

Ngoài ra, còn có những câu hỏi khác vẫn còn mang tính thời sự mà tín hữu người Việt ngày 

nay vẫn còn hay thắc mắc: Chúa Giêsu là Thiên Chúa, sao lại chết được? (TCTGKM, 46); 

Chúa Giêsu đã đền tội thay cho mọi người, cớ sao vẫn còn nhiều kẻ mất linh hồn, và ai cũng 

phải đền tội riêng? (TCTGKM, 46-47); Chúa Giêsu sống lại sau ba ngày, hay là vào ngày thứ 

ba? (TCTGKM, 52); tại sao mỗi người đã được phán xét riêng sau khi chết rồi lại còn chịu 

phán xét chung nữa? (TCTGKM, 63-64); tại sao vẽ Chúa Thánh Thần như chim bồ câu? 

(TCTGKM, 68); tại sao gọi Giáo Hội là thánh thiện trong khi có nhiều tín hữu tội lỗi? 

(TCTGKM, 77); v.v. 

Mối bận tâm thứ ba, đặt độc giả và não trạng của họ làm trọng tâm, còn được thể hiện bằng 

một công cụ văn chương mà đặc điểm của nó là giải thích chân lý đức tin bằng các thí dụ hay 

so sánh lấy từ đời sống hằng ngày của độc giả. 

So sánh, thí dụ 

Đây cũng là nét độc đáo của TCTGKM: cha Girolamo Maiorica dùng các kinh nghiệm, thói 

tục hay nếp sống địa phương thay vì các khái niệm triết học để giúp độc giả hiểu các mầu 

nhiệm đức tin.  

Phương pháp này đưa độc giả trở về với những sự vật, sự kiện, kinh nghiệm quen thuộc trong 

đời sống thường nhật của họ; bất ngờ làm cho họ ý thức về điều họ vẫn biết, tức mở rộng ý 

thức của họ đi vào chiều sâu của thực tại quen thuộc; rồi liên hệ điều đã được ý thức đó với 

mầu nhiệm đức tin, để độc giả thấy rằng mầu nhiệm đức tin không lạ lẫm hay vô lý, nhưng rất 

phù hợp với kinh nghiệm nhân sinh ở bề sâu của nó. Đây là phương cách TCTGKM đưa mầu 

nhiệm về gần với đời thường bằng cách làm cho độc giả ý thức rằng cuộc sống chứa đựng sẵn 

các mầu nhiệm và luôn mở ra với mầu nhiệm. Các thí dụ trong cuốn TCTGKM, đôi khi được 

gọi rõ là thí dụ, nhưng nhiều khi chỉ được dẫn vào bằng chữ “như”, thường thuộc vào các loại 

sau: 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 120 

Các thí dụ liên quan tới nghề nghiệp, như nghề nông (x. TCTGKM, 38), nghề mộc (x. 

TCTGKM, 38), nghề làm nhà (x. TCTGKM, 16), v.v. Chẳng hạn, thí dụ “thợ mộc làm nên nhà 

thì chẳng được gọi là cha nhà” (TCTGKM, 38) được dùng để giải thích tại sao Chúa Thánh 

Thần không được gọi là Cha của Chúa Giêsu. 

Các thí dụ liên quan tới đời sống hằng ngày, như việc soi gương (x. TCTGKM, 31), mặc áo 

(x. TCTGKM, 40, 59, 91), uống thuốc (x. TCTGKM, 132) và vật dụng hàng ngày như vò nước 

(x. TCTGKM,  111), v.v. Chẳng hạn, thí dụ soi gương được dùng để giải thích Chúa Cha sinh 

ra Chúa Con đồng thời với Mình, hoàn toàn giống Mình, cùng bản tính với Mình như thế nào 

(x. TCTGKM, 31). 

Các thí dụ liên quan tới tương quan xã hội, giữa người với người (x. TCTGKM, 20, 67), vua 

chúa với quan (x. TCTGKM, 59, 109), tướng, quan với dân (x. TCTGKM, 29, 45), chủ nợ với 

con nợ (x. TCTGKM, 47-48, 104-105), anh em trong nhà (x. TCTGKM, 91), v.v. Chẳng hạn, 

thí dụ áo vua ngồi trên ngai thì cao hơn quan văn võ ở dưới, chẳng phải vì vải trọng hơn 

người, nhưng vì áo vua làm một cùng vua (x. TCTGKM, 59) được dùng để giải thích nhân 

tính Chúa Giêsu kết hợp làm một với Ngôi Hai Thiên Chúa cao cả thế nào. 

Các thí dụ về tự nhiên, liên quan tới cơ thể con người (x. TCTGKM, 30, 77), sông ngòi (x. 

TCTGKM,  66), cây cối (x. TCTGKM,  78, 113), v.v.  Chẳng hạn, thí dụ miệng ăn xác lành (x. 

TCTGKM, 77) được dùng để giải thích mầu nhiệm thông công giữa mọi thành phần trong 

Giáo Hội; hoặc thí dụ trái tốt là do cây tốt (x. TCTGKM, 113) được dùng để giải thích lời 

khen Chúa Giêsu có phúc cũng là khen Đức Mẹ có phúc. 

 

4. Ngôn ngữ biểu trưng, chân lý đức tin và văn hoá Việt 

Trên đây chúng ta đã thấy các điểm độc đáo của TCTGKM trong đó có việc sử dụng ba hình 

thức hay công cụ văn chương có tính biểu trưng62. Trong phần này của bài viết, chúng tôi tập 

trung suy tư và phân tích ba công cụ văn chương đó như được sử dụng trong TCTGKM, sau 

khi lướt qua những khám phá về ý nghĩa và tầm quan trọng của ngôn ngữ biểu trưng trong đời 

sống, ngôn ngữ con người nói chung và trong thần học, được hiểu như là diễn từ của kinh 

nghiệm về Thiên Chúa, nói riêng. 

Vai trò của ngôn ngữ biểu trưng 

Cả ba công cụ văn chương công thức hoá, chuyện kể, thí dụ như được sử dụng trong 

TCTGKM đều mang tính biểu trưng; chúng không nhằm mô tả hay chứng minh các chân lý 

đức tin nhưng khơi gợi những cách thế khả dĩ để hiểu các chân lý đó. Khi tiếp xúc với các 

công cụ văn chương này, độc giả thời nay, ít nhất là thoạt đầu, sẽ có cảm tưởng đây là cách 

thức giảng dạy ngây ngô và có khuynh hướng xem nhẹ nó như là một thứ đã thuộc về quá khứ 

không còn thích hợp cho ngày nay. Thế nhưng, có lẽ lược qua những điều mà các học giả nói 

về vai trò và giá trị của biểu tượng, ẩn dụ và chuyện kể sẽ giúp chúng ta hiểu giá trị của ngôn 

 
62 Khi nói đến “ngôn ngữ có tính biểu trưng”, chúng tôi có ý nói về mọi hình thức hay công cụ văn chương diễn 
tả ý nghĩa bằng cách khơi gợi hơn là lý luận, mô tả hay chứng minh. Từ nguyên Hán Việt có thể ủng hộ cho 

nghĩa này của từ ghép “biểu trưng”: biểu (表): tỏ rõ, nêu rõ, bày tỏ (Trần Văn Chánh, Từ Điển Hán Việt [Tp. 

HCM: NXB Trẻ, 1999], 1806); trưng (徵): điềm, dấu hiệu (Sđd, 734). Vậy, “biểu trưng” có thể mang nghĩa “bày 
tỏ hay diễn tả điều gì đó qua việc trở nên dấu hiệu cho điều đó”. Ngoài ra, nghĩa trong tiếng Việt hiện đại của 
từ này cũng gần với nghĩa mà chúng tôi quan niệm:  “biểu trưng: biểu hiện một cách tượng trưng và tiêu biểu 
nhất” (Viện Ngôn Ngữ Học, Từ Điển Tiếng Việt, Hoàng Phê chủ biên [Hà Nội, Đà Nẵng: NXB Đà Nẵng, Trung Tâm 
Từ Điển Học, 2002], 66). 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 121 

ngữ biểu trưng nói chung và của ba công cụ văn chương này (công thức hoá, chuyện kể, thí 

dụ) nói riêng. 

Theo tác giả Michael L. Cook63 thì biểu tượng, ẩn dụ và chuyện kể là những yếu tố quan 

trọng, nằm ở trung tâm của đời sống, kinh nghiệm và ý thức của con người64. Kinh nghiệm 

của con người luôn là một kinh nghiệm đã được hiểu và được giải thích, tức là khi kinh 

nghiệm cái gì thì con người luôn kinh nghiệm nó như có ý nghĩa đối với mình. Như vậy, con 

người luôn kinh nghiệm về thế giới (bao gồm chính mình) qua các kênh chuyển tải ý nghĩa. 

Vì thế, từ khi hình thành ý thức và tự ý thức, tự bản chất, con người là “động vật tạo ra biểu 

tượng”65; các biểu tượng này được thấy rõ nơi ngôn ngữ, cử chỉ, vật thủ công, v.v. vốn là 

những kênh chuyển tải ý nghĩa. Sâu xa hơn nữa, con người, với tư cách là tinh thần hiện thể 

(tức hiện hữu trong hai chiều kích tâm linh và thể lý), luôn hiện hữu một cách biểu tượng66. 

Như vậy từ lúc bắt đầu hiện hữu, kinh nghiệm của con người về thế giới luôn là một kinh 

nghiệm mang tính biểu tượng. Nói cách khác, kinh nghiệm biểu tượng có gốc rễ từ chính hiện 

hữu và cuộc sống con người.  

Tác giả nói theo Paul Ricoeur rằng, khi kinh nghiệm biểu tượng được diễn tả, nó mang hình 

thức ẩn dụ; về phần mình, ẩn dụ làm sáng tỏ điều mà biểu tượng hàm ý bằng cách áp dụng nó 

cho một chủ thể đặc thù67. Trong hành vi tạo ra ẩn dụ có một sự tưởng tượng sáng tạo, khám 

phá một cách bất ngờ mối tương quan mới, có tính tương đồng giữa hai thực tại vốn vẫn được 

nghĩ như là khác biệt68. Có những loại ẩn dụ không thể được “phiên dịch” thành những khẳng 

định chính xác mà không đánh mất nội dung nhận thức của chúng69. Nếu chúng ta cố gắng 

giải thích ẩn dụ bằng ngôn ngữ chính xác, mạch lạc của khoa học hay triết học, chúng ta sẽ 

đánh mất ý nghĩa và khả năng chuyển tải trực quan của chúng. Hơn nữa, ẩn dụ còn giúp 

chúng ta kinh nghiệm thực tại chứ không chỉ mô tả kinh nghiệm của chúng ta70. 

Đặc biệt, khi nói về Thiên Chúa thì chúng ta không thể không dùng ẩn dụ. “Những khẳng 

định về hữu thể và hoạt động của Thiên Chúa sẽ rất khô cứng và trừu tượng nếu chúng ta 

không diễn tả bằng nhiều loại ẩn dụ khác nhau việc Thiên Chúa yêu thương, tha thứ và nuôi 

dưỡng chúng ta thế nào”71. 

Nếu như ẩn dụ là diễn tả của biểu tượng vốn nằm rất sâu trong ý thức con người, thì chuyện 

kể đóng vai trò mặc ý nghĩa cho ẩn dụ72. Ý nghĩa của ẩn dụ sẽ mơ hồ nếu không được chuyện 

 
63 X. Michael L. Cook, Christology as Narrative Quest (Collegeville, Minnesota: the Liturgical Press, 1997), 29-66. 
Tác giả viết dựa trên các suy tư mang tính khai sáng của các tác giả lừng danh khác như Paul Ricoeur, Bernard 
Lonergan, Bernard J. Cooke, v.v. Vì giới hạn của bài viết, chúng tôi chỉ xin dừng lại ở việc trình bày các ý tưởng 
mang tính tổng hợp của tác giả. 
64 X. Sđd, 30-31. 
65 Sđd, 32. 
66 X. Sđd, 33. Karl Rahner còn đi xa hơn, cho rằng mọi hữu thể, tự bản chất, là có tính biểu tượng, vì chúng cần 
diễn tả chính mình để đạt được bản tính của mình; mỗi hữu thể, để được kiện toàn thì đều cần thiết phải hình 
thành cái khác nó nhưng vẫn là một với nó; và cái khác này (mà K. Rahner gọi là thực tại biểu tượng, vốn vẫn là 
một với hữu thể đó) là diễn tả hay là biểu tượng của hữu thể đó. Vì thế, mọi hữu thể, vì hiện hữu nên cần thiết 
phải diễn tả chính mình; hay nói cách khác, mọi hữu thể đều mang tính biểu tượng, vì đều là một thực tại biểu 
tượng (x. Karl Rahner, Theological Investigations, Vol. IV, trans. Kevin Smyth (London: Darton, Longman & 
Todd; Baltimore: Helicon Press, 1966), 224tt. 
67 X. Sđd, 34. 
68 X. Sđd, 34. 
69 X. Sđd, 34-35. 
70 X. Sđd, 35. 
71 Sđd, 38. 
72 X. Sđd, 31. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 122 

kể soi sáng và định hình. Với sức ảnh hưởng mang tính ẩn dụ, chuyện kể đóng vai trò trung 

tâm trong kinh nghiệm và ngôn ngữ con người. Tác giả cổ vũ cho việc phục hồi nghệ thuật kể 

chuyện vốn đang bị kỹ nghệ, triết học, khoa học và ngay cả văn chương hiện đại làm phai mờ 

và biến mất73. 

Như vậy, theo tác giả Michael L. Cook, ẩn dụ và chuyện kể chiếm vị trí trung tâm trong đời 

sống và ngôn ngữ con người vì chúng phản ánh bản tính biểu tượng của chính hiện hữu con 

người. Từ kết luận đó, chúng ta có thể suy diễn thêm rằng, mọi dạng ngôn ngữ mang tính biểu 

trưng đều đóng vai trò trung tâm trong việc diễn tả những thực tại sâu xa của đời sống, vì 

những dạng ngôn ngữ đó cận kề và phản ánh trung thực bản tính biểu tượng của con người. 

Một cách cụ thể, trong trường hợp của cuốn TCTGKM, giá trị của các dạng công thức, chuyện 

kể và thí dụ nằm ở chỗ chúng phản ánh căn tính biểu tượng của kinh nghiệm đức tin. 

Ngoài ra, các dạng công thức và thí dụ trong TCTGKM thực chất cũng là những ẩn dụ, theo 

định nghĩa của tác giả Michael L. Cook. Nếu “ẩn dụ ... được đặt nền trên khả năng tưởng 

tượng mang tính loại suy để có thể thực hiện một phán quyết A=B”74, và hành vi ẩn dụ là 

hành vi nối kết, nhận ra sự tương đồng giữa những vật có vẻ bất tương đồng, thì chúng ta dễ 

dàng thấy rằng các dạng công thức và thí dụ trong TCTGKM đều mang tính ẩn dụ. Việc công 

thức hoá nối kết nội dung giáo lý với một dạng công thức ý niệm hay ngôn ngữ hoặc cho thấy 

mối tương quan giữa các chân lý đức tin tương đồng với mối tương quan giữa các thành phần 

của công thức; còn các thí dụ thì hiển nhiên là nối kết các chân lý đức tin với kinh nghiệm đời 

thường. 

Với đặc tính ẩn dụ, các dạng công thức, chuyện kể và thí dụ, như đã nói ở trên, không nhằm 

mô tả nhưng nhằm khơi gợi ý nghĩa, cách hiểu và chuyển tải trực quan về các chân lý đức tin. 

Vì thế, các công thức và thí dụ không nên được hiểu theo nghĩa đen hay nghĩa chữ; giá trị của 

chúng nằm ở sức ảnh hưởng mang tính ẩn dụ, tức ở sự khơi gợi, mời gọi và tạo điều kiện cho 

độc giả hoặc thính giả có trực quan về ý nghĩa của điều cần chuyển tải.  

Ý nghĩa và vai trò của chuyện kể và thí dụ 

Sau khi thấy được vai trò của ngôn ngữ biểu trưng nói chung và của các dạng công thức, 

chuyện kể và thí dụ (trong TCTGKM) nói riêng – một vai trò được xây dựng trên mối liên hệ 

với biểu tượng tính của con người – chúng ta thử tìm hiểu xem chuyện kể và thí dụ như được 

sử dụng cách cụ thể trong TCTGKM75 có ý nghĩa và giá trị gì đối với não trạng người Việt. 

Việc tìm hiểu này không chỉ cho thấy giá trị của chuyện kể và thí dụ nói chung trong việc 

giảng dạy giáo lý, mà còn cho thấy chúng phù hợp và đáp ứng não trạng người Việt thế nào. 

Chuyện kể 

Như trên đã nói, phần lớn các chuyện kể trong TCTGKM liên quan tới người chết, ma quỷ, 

thần thánh, mà những câu chuyện dạng này rất được ưa chuộng và phổ biến trong cộng đồng 

người Việt thế kỷ XVII và ngay cả ngày nay76. Chúng ta nên hiểu ý nghĩa của dữ kiện này thế 

nào? 

Trước hết chúng ta cần lưu ý rằng khi nghe những câu chuyện này, người ta không đặt vấn đề 

về tính chính xác và thực hư của các tình tiết mà chú ý tới thông điệp đang được chuyển tải. 

 
73 X. Sđd, 29-31. 
74 Sđd, 38. 
75 Đặc tính biểu trưng và giá trị của các dạng công thức đã được đề cập đến trong phần liệt kê các dạng công 
thức ở trên. 
76 Xin xem chú thích 60 ở trên. Một trong những dấu vết của sự phổ biến cho tới ngày nay của các câu chuyện 
dạng này còn được thấy nơi bộ sách Tân Truyền Kỳ Việt Nam (NXB Thanh niên, 2006) gồm ba tập của Toan Ánh. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 123 

Các câu chuyện đó có thể được kể lại với những chi tiết, biến tấu khác, nhưng vẫn được coi là 

cùng một chuyện, nếu chuyển tải cùng một thông điệp. 

Tình trạng phổ biến của việc dùng những câu chuyện có vẻ mang tính “hoang đường, ma mị” 

như thế này khi cần phải chuyển tải các thông điệp xã hội, luân lý và tôn giáo cho thấy rằng, 

đối với người Việt, những chuyện loại này cung cấp một cái nhìn khách quan, toàn cục về thế 

giới, cuộc sống và con người. Đối với độc giả người Việt, nếu người chết, tức người thế giới 

bên kia, hiện về nói điều gì thì điều đó là đúng, vì họ có cái nhìn toàn diện hơn người sống, 

vốn chỉ nhìn thế giới từ góc độ bên này của thế giới. 

Khi bàn về ý nghĩa cuộc sống, về con người, thế giới và nguyên lý của nó, những câu chuyện 

loại này gợi lên trong tâm trí của độc/thính giả những tưởng tượng mang tính tôn giáo. Những 

chuyện kể về ma thần, người chết nói lên mối liên hệ giữa các thành phần của toàn thế giới 

trong tất cả chiều sâu của nó. Người Việt không chỉ chú ý tới bề mặt hiện tượng, mang tính 

khách quan, vô ngã vị của thế giới. Thế giới là một toàn thể sống động, trong đó mọi thành 

phần (thần linh, con người, thiên nhiên, quá khứ, hiện tại, tương lai) tương tác lẫn nhau và 

mối tương quan hài hoà là một điều cần thiết. 

Như vậy, cha Girolamo Maiorica đã không coi các câu chuyện đó là hoang đường hay mê tín, 

nhưng dùng lại cấu trúc, năng động của chúng, thay vào những chi tiết khác để chuyển tải 

không chỉ bài học mà còn đặc biệt là tâm tình đức tin. Vẫn là những âm hồn, vẫn là những thế 

giới của người sống, người chết, của quỷ ma, v.v., nhưng cha Girolamo Maiorica đã trùm lên 

bức tranh đó một gam màu khác, và đặt hệ thống các thế giới tương tác lẫn nhau đó dưới 

quyền tối thượng của Thiên Chúa.  

Đức tin Kitô giáo đóng vai trò như gam màu, biến đổi cảm nhận về bức tranh thế giới; và như 

nguyên lý lý tính, soi sáng rõ ràng hơn mối liên hệ giữa các thành phần của thế giới. Nếu 

không có đức tin tôn giáo, gam màu bình thường của các câu chuyện vốn ít lý tính đó mang 

vẻ u tối, gây sợ sệt, ảo huyền; đó là lý do tại sao chúng thường bị coi là mê tín dị đoan. Nhưng 

có thể nói thế giới quan đó diễn tả một trực giác sâu xa mang tính tôn giáo, vẫn đang trăn trở 

đi tìm lý tính cho mình và vì thế mà vẫn còn tính hấp dẫn cho tới ngày nay. 

Như vậy, cha Girolamo Maiorica vẫn trân trọng, giữ lại và phát huy tâm thức, thế giới quan 

đó của người Việt, đưa họ vào mạng lưới tương quan hiện sinh của con người trong và với thế 

giới như một toàn thể, nhưng là một thế giới từ nay nhận được ý nghĩa sáng tỏ, toàn diện và 

chung cục nhờ con mắt đức tin Kitô giáo. Cách nhìn về thế giới vẫn là cách nhìn đầy tính 

Việt, nhưng ý nghĩa nhận ra được đã được đổi mới bởi gam màu và lý tính của đức tin Kitô 

giáo. 

Thí dụ 

Khi không ngần ngại dùng ngay những kinh nghiệm đời thường để giải thích giáo lý, cha 

Girolamo Maiorica đã không coi những thí dụ bình dân là bất xứng với các giáo lý cao siêu, 

không quá e ngại việc có thể gây hiểu sai các khái niệm thần học. Đa số các thí dụ đều mang 

tính minh hoạ, giải thích một khía cạnh của một khoản giáo lý đặc thù, chứ không nhằm thay 

thế hay trình bày toàn bộ các khía cạnh liên quan tới khoản giáo lý đó. Cha Girolamo 

Maiorica biết đâu là điểm khúc mắc mà thính/độc giả gặp phải liên quan tới một chân lý đức 

tin nào đó và đưa thí dụ để nhằm giải thích chính khúc mắc đó mà thôi, chứ không nhằm trình 

bày một lý thuyết mới hay khái niệm tương đương. Vì thế, vẻ “khập khiễng” là đặc tính bình 

thường và không nên được xem là khiếm khuyết của thí dụ. 

Các thí dụ cho phép cha Girolamo Maiorica không cần phải trình bày các khái niệm mang 

tính triết học xa lạ với não trạng người Việt, hoặc quá “cao vời” (mà, đối với ngài, cũng có 

nghĩa là không cần thiết) đối với người bình dân. Lý do gì đã khiến cha Girolamo Maiorica 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 124 

mạnh dạn dùng các thí dụ thay vì phải nại đến các khái niệm chính xác? Những điều trình bày 

ở trên về ẩn dụ soi sáng cho ta hiểu lý do của việc này. Các thí dụ, vốn rõ ràng mang đặc tính 

ẩn dụ, cung cấp một cái hiểu trực quan về điều được so sánh, điều mà lý luận hay ngôn ngữ 

khái niệm không phải lúc nào cũng làm được. Bằng cách này, cha Girolamo Maiorica đã có 

thể hoàn thành công việc thông truyền giáo lý đức tin mà không phải đi qua trung gian của 

việc giảng dạy các khái niệm hay một hệ thống triết học đặc thù nào. 

Việc sử dụng các thí dụ không có nghĩa là cha Girolamo Maiorica phớt lờ hay xem nhẹ các lý 

giải thần học mang tính khái niệm. Thực ra, sâu xa bên dưới, việc hiểu các chân lý đức tin vẫn 

được xây dựng trên các khái niệm và hệ thống tư tưởng thần học đương thời (tức thần học 

Kinh Viện thời cha Girolamo Maiorica). Chính hệ tư tưởng thần học quy định và hướng dẫn 

cách thức mà thí dụ được chọn lựa và áp dụng để minh hoạ hay giải thích một chân lý đức tin.  

Như vậy, sự sáng tạo của việc sử dụng các thí dụ đặt nền trên việc nắm chắc chân lý đức tin, 

ngay cả ở cấp độ diễn tả thần học của nó; được thai nghén bằng việc nắm bắt não trạng của 

thính/độc giả, tìm ra đâu là khúc mắc mà họ gặp phải liên quan tới chân lý đức tin đó; rồi 

được thực hiện bằng việc chọn lựa và liên kết một kinh nghiệm đời thường với một khía cạnh 

của chân lý đức tin. Chúng ta thử đi vào phân tích một thí dụ để thấy rõ các đặc tính và năng 

động này của các thí dụ trong việc minh hoạ và truyền tải giáo lý đức tin. 

Ở TCTGKM, 31, thí dụ soi gương được dùng để giải thích Chúa Cha sinh ra Chúa Con đồng 

thời với Mình, hoàn toàn giống Mình, cùng bản tính với Mình như thế nào. Giải thích của cha 

Girolamo Maiorica dựa trên giáo lý của công đồng Trentô, vốn lại dựa vào cách giải thích của 

thánh Tôma Aquinô77. Giáo lý của công đồng Trentô cho rằng để làm sáng tỏ khái niệm 

“nhiệm sinh vĩnh cửu” thì so sánh sau là hiệu quả nhất: khi tâm trí nhìn vào chính mình và 

hiểu mình thì hình thành một hình ảnh về chính mình; tương tự như thế, khi Thiên Chúa hiểu 

chính Mình (điều luôn xảy ra từ vĩnh cửu và một cách tuyệt đối) thì Ngài sinh ra Ngôi Lời 

vĩnh cửu78. 

Khi giải thích mối tương quan giữa Chúa Cha và Chúa Con, bận tâm của cha Girolamo 

Maiorica là thính/độc giả có thể hiểu lầm rằng Cha sinh ra Con như người thế gian, như các 

câu chuyện huyền thoại dân gian về thần thánh. Vì thế, ngài mới phải nại đến cách giải thích 

của thần học Kinh Viện. Nhưng sự sáng tạo của cha Girolamo Maiorica nằm ở chỗ ngài 

không cần đề cập đến chính khái niệm nhiệm sinh cũng như thí dụ mà thánh Tôma và công 

đồng Trentô đưa ra, vốn cũng rất trừu tượng đối với não trạng người dân Việt79. Thay vì phải 

nại đến khái niệm Ý Thức Thuần Tuý Vô Biên đầy tính trừu tượng hay đến việc trí khôn suy 

nghĩ về và hiểu chính nó, cha Girolamo Maiorica đã dùng hình ảnh “soi gương” rất đời 

thường nhưng cũng khá tương đồng với thí dụ mà thánh Tôma và công đồng Trentô dùng. 

 
77 X. Summa Theologiae I, q.27, a.1-2. Ở đây, thánh Tôma dùng các khái niệm nhiệm xuất (processio, 
procedere) và nhiệm sinh (generatio, generare) để giải thích mối tương quan giữa Ngôi Cha và Ngôi Con. Chính 
thánh Tôma dùng thí dụ trí khôn trừu xuất ra một ý niệm để minh hoạ cho việc nên hiểu Ngôi Cha nhiệm xuất 
(nhiệm sinh) ra Ngôi Con thế nào. 
78 X. CCTr, 36. 
79 Để thấy rõ tính phức tạp và trừu tượng của thí dụ đó, chúng ta thử quảng diễn cách thần học Kinh Viện áp 
dụng nó vào mối tương quan giữa Ngôi Cha và Ngôi Con như sau: Bản chất của Ngôi Cha (bản chất TC) là thuần 
ý, mà Cha không thể nghĩ về gì thấp hơn chính Mình, nên chỉ có một đối tượng xứng đáng với Ý Thức Thuần Tuý 
của Cha là chính Ngôi Cha. Nhưng khi “nghĩ” về Mình, Ý Thức đó có một Hình Ảnh về chính Mình, phân biệt với 
chính Mình, nhưng giống y chang như chính Mình. Hình Ảnh đó là Ngôi Con. Ý Thức của Cha là thuần tuý, nên ý 
thức về Mình như chính Mình là, không hề có sai sót, khác lạ. Tức Ý Thức đó và Hình Ảnh mà Ý Thức đó có về 
chính Mình là y như nhau về bản thể... Lý giải này thật trừu tượng và khó hiểu với người bình dân. Người VN 
chỉ quen với khái niệm về ai đó suy nghĩ chứ không quen với khái niệm về chính suy nghĩ. Bây giờ phải quan 
niệm Ngôi Cha như là Ý Thức Thuần Tuý thì thật là khó. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 125 

Việc soi gương tạo ra ngay tức khắc một hình bóng hoàn toàn giống y như chủ thể, cả về cử 

điệu. Nhưng làm sao có được sự đồng nhất về bản thể giữa bóng và người thật, điều mà khái 

niệm Ý Thức Thuần Tuý có thể diễn tả được? Cha Girolamo Maiorica giải quyết đơn giản 

bằng một khẳng định rằng Thiên Chúa khác những gì ta kinh nghiệm trong thế giới này: “Đức 

Chúa Trời cho bóng ấy tính Mình, là sự ta làm chẳng được”; hơn nữa, “Đức Chúa Cha hằng 

soi mình, thì hằng có sinh ra Con làm vậy” (TCTGKM, 32). 

Như thế, thí dụ soi gương diễn tả được các khía cạnh sau của mối tương quan giữa Ngôi Cha 

và Ngôi Con: Cha Con giống nhau, bằng nhau, cùng vĩnh cửu như nhau. Não trạng người Việt 

không đặt vấn đề về bản thể, không thắc mắc tại sao Cha có thể ban tính Mình cho bóng của 

Mình trong gương được (điều mà Ý Thức Thuần Tuý giải thích được). Có lẽ họ chỉ cần giải 

đáp những vấn nạn: Cha sinh ra Con mà không giống người thế gian là thế nào? Làm thế nào 

mà Cha và Con giống nhau và bằng nhau? Làm thế nào mà Cha sinh ra Con, mà Con vẫn 

hằng có cùng với Cha từ vĩnh cửu? Thí dụ soi gương có thể giải đáp các vấn nạn này. 

Tiểu kết 

Chúng ta vừa thử tìm hiểu, dưới ánh sáng của những nghiên cứu triết học về vai trò của ẩn dụ 

và chuyện kể, ý nghĩa và giá trị của ba công cụ văn chương có tính biểu trưng được sử dụng 

trong TCTGKM. Những công cụ này có những ý nghĩa và giá trị độc đáo nhưng có tính tương 

đối, hiểu theo nghĩa chúng phải được đón nhận, đọc và hiểu trong và với những điều kiện nhất 

định. Đặc tính biểu trưng và ẩn dụ của chúng cần phải được để ý và duy trì như một điều kiện 

thông diễn thiết yếu để hiểu nội dung chúng nhắm chuyển tải. 

Việc nhìn ra giá trị của các công cụ văn chương này không có nghĩa chúng ta cần phải áp 

dụng chúng trong việc dạy giáo lý hoặc giảng giải thần học, đúng hoàn toàn theo cách mà cha 

Girolamo Maiorica đã làm. Nhưng ít ra việc này cũng gợi ý rằng việc sử dụng những công cụ 

đơn giản nhưng hiệu quả hoàn toàn có thể là một cách tiếp cận tốt cho việc truyền giảng Tin 

Mừng. 

Về việc công thức hoá, chúng ta có thể hỏi xem đâu là những dạng công thức tóm kết nội 

dung, những dạng công thức ngôn ngữ và những dạng công thức liên hệ các mầu nhiệm đức 

tin với nhau mà ta có thể sử dụng ngày nay. Khi công thức hoá, chúng ta cần để ý đến những 

con số “linh thiêng”, “may mắn” hoặc “cấm kỵ” đối với não trạng người Việt. Việc này đòi 

hỏi một sự sáng tạo nhất định đặt nền trên một kiến thức nhất định về ca dao tục ngữ cũng 

như các câu văn kinh điển của Nho giáo, Lão giáo và Phật giáo. 

Về chuyện kể, bài học rút ra từ TCTGKM không nhất thiết là chúng ta cần kể lại các câu 

chuyện thần tiên, ma quỷ, vốn có thể bị coi là hoang đường, trong các bài giảng giáo lý. 

Nhưng ta có thể hỏi xem người Việt ngày nay quan niệm thế nào về thế giới và về con người; 

đâu là những “câu chuyện” giúp thể hiện và chuyển tải thế giới quan đó; những “câu chuyện” 

đó có thể được phủ gam màu và lý tính Kitô giáo thế nào. Những câu chuyện hiện đại có thể 

mang nhiều dạng thức khác nhau, liên quan đến ý thức hệ (vd: cộng sản/tư bản), các vấn đề 

của toàn cầu hoá (vd: nhân quyền, bản sắc dân tộc), chủ nghĩa tiêu thụ (vd: con người và hàng 

hoá), v.v. 

Về thí dụ, chúng ta có thể xét đâu là những kinh nghiệm đời thường giúp minh hoạ và giải 

đáp các thắc mắc về chân lý đức tin. Ngoài những hình ảnh nông nghiệp, sản xuất, xây dựng 

và các hình ảnh liên quan tới ngành nghề sinh nhai vẫn còn có thể có hiệu lực, chúng ta có thể 

để ý đến những hình ảnh mới liên quan đến truyền thông, mạng xã hội, v.v. Điều này đòi 

người dạy giáo lý phải đi sâu sát và tham gia vào đời sống của thính giả và vận dụng óc sáng 

tạo để liên hệ chân lý đức tin với kinh nghiệm sống đó. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 126 

Những câu hỏi trên gợi mở hướng áp dụng các công cụ công thức hoá, chuyện kể và thí dụ 

vào việc giảng giải giáo lý. Việc giải đáp những câu hỏi đó đòi hỏi sự thâm hiểu não trạng, 

văn hoá của người Việt đương thời, đồng thời đòi hỏi sự sáng tạo sắc bén được thai nghén 

bằng suy tư cũng như được vận dụng và thử nghiệm trong một quãng thời gian đủ dài.  

 

Kết luận 

Năm Thánh này là năm để anh em Giêsu hữu và các thân hữu “uống nước nhớ nguồn”, tìm về 

cội nguồn đức tin của mình để tri ân Thiên Chúa và các bậc tiền nhân đã gieo vãi hạt giống 

Tin Mừng trên đất Việt. Nhưng quả thật “vô tri bất khả mộ”, nhiều bậc thừa sai vĩ đại, cụ thể 

là cha Girolamo Maiorica, chưa được biết đến cách rộng rãi cũng như chưa được mộ mến và 

biết ơn.  

Qua việc sưu tầm tìm hiểu về cha Girolamo Maiorica, bài viết này góp phần nhỏ bé vào việc 

đưa ra ánh sáng nhân cách và công trình của một vị tiền nhân âm thầm nhưng đã có công lớn 

trong việc gầy dựng nền tảng vững chắc và lâu bền cho Giáo Hội Việt Nam. 

Qua việc phân tích các điểm độc đáo của tác phẩm đầu tay của cha Girolamo Maiorica, đặc 

biệt là thử tìm hiểu ý nghĩa và giá trị của ba công cụ văn chương có tính biểu trưng, bài viết 

này thử trình bày những nguyên nhân sâu xa giải thích cho sự thành công của cha Girolamo 

Maiorica nói chung và của TCTGKM  nói riêng trong việc truyền giảng Tin Mừng cho người 

Việt bình dân. Ngoài ra, việc trình bày này cũng gợi mở những phương cách cụ thể, đơn giản 

nhưng không kém phần đòi hỏi về mặt hội nhập, thích nghi và sáng tạo. 

 

Tài Liệu Tham Khảo Chính 

COOK, Michael L. Christology as Narrative Quest. Collegeville, Minnesota: the Liturgical 

Press, 1997. 

ĐỖ Quanh Chính. Dòng Tên trong Xã Hội Đại Việt 1615-1773. Hà Nội: Nxb Tôn Giáo, 2008. 

NGUYỄN Thị Tú Mai. Chữ Nôm và Tiếng Việt Thế Kỉ XVII qua Thiên Chúa Thánh Giáo 

Khải Mông của Jeronimo Maiorica. Luận án Tiến sĩ Ngữ văn, Trường Đại học Sư 

phạm Hà Nội, 2012. 

OSTROWSKI, Brian Eugene. The Nôm Works of Geronimo Maiorica, S.J. (1589-1656) and 

their Christology. Luận án Tiến sĩ, Cornell University, 2006. 

 

Phụ Lục 

Một số tài liệu viết về cha Girolamo Maiorica và các tác phẩm của ngài 

HOÀNG Xuân Hãn. “Girolamo Maiorica: Ses oeuvres en langue vietnamienne conservées à 

la Bibliothèque Nationale de Paris”. Trong Archivum Historicum Societatis Iesu XXII 

(1953): 203-214. 

LÃ Minh Hằng. “Nguồn tư liệu từ vựng thế kỷ 17 – qua khảo sát truyện ông thánh Inaxu”. 

Trong Thông Báo Hán Nôm Học. Viện Nghiên Cứu Hán Nôm, 2013. 

NGUYỄN Quốc Dũng. Ngôn ngữ trong “Truyện các thánh” của tác giả Maiorica – khía 

cạnh từ vựng và ngữ pháp. Khóa luận tốt nghiệp ngành Ngôn ngữ, Trường Đại học Sư 

phạm Huế, 2009.  



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 127 

NGUYỄN Thị Tú Mai. Chữ Nôm và Tiếng Việt Thế Kỉ XVII qua Thiên Chúa Thánh Giáo 

Khải Mông của Jeronimo Maiorica. Luận án Tiến sĩ Ngữ văn, Trường Đại học Sư 

phạm Hà Nội, 2012. 

NGUYỄN Văn Ngoạn. Khảo cứu văn bản Nôm Kinh những lễ mùa phục sinh của Maiorica. 

Luận văn Thạc sĩ, Học viện Khoa học xã hội, 2012.  

SOMMERVOGEL, Carlos. “Maiorica, Jérôme”. Trong Bibliothèque de la Compagnie de 

Jésus. Bibliographie, Tome V, 360-361. Bruxelles: Oscar Schepens, 1894. 

SOTVELLO, Nathanaele. “Hieronymvs Maiorica”. Trong Bibliotheca Scriptorvm Societatis 

Iesv, 343-344. Rome: Iacobi Antonij de Lazzaris Varesij, 1676. 

 

Một số tài liệu có đề cập đến cha Girolamo Maiorica và các tác phẩm của ngài 

CAO Thế Dung. Việt Nam công giáo sử tân biên (1533-2000). Gretna, LA: Cơ sở Truyền 

thông Dân Chúa, 2002. 

TRẦN Tuyết Nhung. Vietnamese Women at the Crossroads: Gender and Society in Early 

Modern Dai Viet. Luận án tiến sĩ, University of California at Los Angeles, 2004. 

NGUYỄN Thế Thoại. Công giáo trên quê hương Việt Nam. Lưu hành nội bộ, 2001. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) 

do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học 

thần học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, 

Đại chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi 

khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate 

(Society of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major 

Seminary of Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Quan niệm về Ý Chúa và tự do con người trong phân định thiêng 

liêng”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 128-132. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255414  

Quan niệm về Ý Chúa và tự do con người trong phân định thiêng liêng 

Conceptions of God’s Will and Human Freedom in Spiritual Discernment 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.255414  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 22/09/2025  Revision: 11/12/2025 Accepted: 22/12/2025 Online: 22/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: God’s will; 

human freedom; spiritual 

discernment; providence; 

Ignatian discernment 

This paper critiques a common misconception of spiritual 

discernment: many believers treat God’s will as a pre-set option 

that must be “found” correctly—like picking a winning lottery 

ticket—thereby creating anxiety and fear of choosing 

wrongly. The author traces this problem to a flawed theology that 

over-personalizes God and imagines a deterministic “script,” 

which diminishes divine transcendence and sets God in 

competition with human freedom. The essay rearticulates freedom 

as a dynamic reality that comes into being through concrete 

choices, and it argues that God acts in the world not by canceling 

human causality but by sustaining and enabling it. Consequently, 

discernment is not merely selecting the “right” alternative but 

cooperating with God so that one’s vocation and destiny are 

formed in the present through lived freedom. In the Ignatian spirit, 

authentic discernment presupposes a living relationship with God 

and the grace of inner freedom (indifference). 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Ý Chúa; tự do 

con người; phân định 

thiêng liêng; quan 

phòng; thánh I-nhã 

Bài viết phân tích một ngộ nhận phổ biến về phân định thiêng 

liêng: nhiều người coi Ý Chúa như “một khả thể có sẵn” phải tìm 

đúng, giống bốc thăm trúng thưởng, nên sống trong áp lực và sợ 

chọn sai. Từ đó, tác giả truy về nền tảng thần học về Ý Chúa, phản 

biện kiểu nhân cách hoá Thiên Chúa và quan niệm “kịch bản định 

mệnh” vốn làm mất tính siêu việt của Thiên Chúa và tạo thế cạnh 

tranh với tự do con người. Bài viết trình bày tự do như một năng 

động chỉ hiện hữu khi được thực thi, và nhấn mạnh Thiên Chúa 

hoạt động trong thế giới không loại trừ nhưng nâng đỡ nguyên 

nhân tính của tự do. Vì vậy, phân định không chỉ là “chọn đúng” 

mà là cộng tác với Thiên Chúa để cùng Ngài hình thành vận mệnh, 

trong tương quan sống động với Chúa và ơn bình tâm theo tinh 

thần thánh I-nhã. 

 

https://doi.org/10.54855/csl.255414
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.255414


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 129 

Vấn đề 

Trong tiến trình phân định thiêng liêng, với mục tiêu tìm ra Ý Chúa dành cho mình, nhiều người 

thường hay nghĩ về Ý Chúa như là một trong những khả thể có sẵn, và phân định là làm sao tìm 

chọn được khả thể đó trong số nhiều khả thể khác. Như vậy, hành vi phân định giống như hành 

vi chọn vé xổ số hay bốc thăm trúng thưởng; chủ thể sẽ trải qua tiến trình tìm chọn Ý Chúa 

tương tự như cách mà họ tập trung suy nghĩ, cân nhắc, dùng cả trực giác của mình (và rất nhiều 

khi là cùng với việc cầu may) trong sự hồi hộp tột độ, nhằm làm sao chọn được con số thích 

hợp để trúng thưởng.  

Với quan niệm đó, người phân định cảm thấy mình bị áp lực phải tìm chọn được khả thể đúng 

và luôn trong nỗi sợ phải chọn sai. Việc chọn được đúng Ý Chúa trở thành một việc khó khăn 

và một khả thể hiếm hoi như việc trúng xổ số, từ đó dẫn đến tâm lý ngại hoặc sợ phải đi vào 

tiến trình phân định, vốn được cho rằng chỉ dành cho những trường hợp rất đặc biệt của cuộc 

sống. Quan niệm như thế làm ta quên rằng phân định thiêng liêng còn phải trở nên như hơi thở, 

điều mà ta phải làm liên lỉ mỗi giây phút trong cuộc sống của ta. 

Quan niệm như thế về phân định cũng gây khó khăn cho việc trả lời câu hỏi về trường hợp ta 

nhận ra – với tất cả sự chân thành, xác tín và ngay cả với sự chuẩn nhận đầy an ủi thiêng liêng 

– rằng Ý Chúa muốn cho ta bây giờ ngược lại với điều ta đã chọn trước đây sau khi đã nhận ra 

– cũng với tất cả sự chân thành, xác tín và an ủi thiêng liêng – rằng đó là Ý Chúa cho ta lúc đó. 

Cụ thể là trường hợp người trước đây đã nhận ra Chúa muốn họ sống đời tu trì và bây giờ lại 

nhận ra Ý Chúa muốn họ sống đời hôn nhân. Vậy đâu là Ý Chúa? Liệu Chúa có thay đổi Ý của 

Ngài qua thời gian chăng? Việc đổ lỗi cho tiến trình phân định hay chủ thể phân định như là 

nguyên nhân của sự sai lầm cũng không giải quyết vấn đề: nếu họ chọn sai (dù là lần trước hay 

là lần này, và nếu họ cứ lặp lại sai lầm hết lần này đến lần khác) thì họ sống làm sao được, cuộc 

đời họ sẽ có ý nghĩa gì khi mà họ không đi theo con đường mà Ý Chúa đã dành sẵn? Liệu điều 

đó có nghĩa là chỉ cần họ chọn sai một điều cụ thể nào đó thì cuộc đời họ sẽ tiêu vong?  

Nói cách khác, đó là một quan niệm quá hạn hẹp nếu không muốn nói là sai lầm về phân định. 

Nhưng sâu xa hơn, quan niệm như thế về phân định lại bắt nguồn từ quan niệm thần học sai 

lệch về Ý Chúa, về sự quan phòng của Thiên Chúa và mối tương quan giữa sự quan phòng đó 

với tự do con người. Bài viết này trình bày nền tảng thần học của quan niệm đúng đắn về Ý 

Chúa và mối tương tác giữa Ý Chúa và tự do con người, với dụng ý đóng góp phần nhỏ vào 

việc hiểu biết hơn về việc phân định thiêng liêng. 

Ý Chúa 

Thần học Kinh Viện cho rằng Thiên Chúa có ngã vị, và vì thế Ngài có lý trí và tự do. Điều này, 

tuy rất đúng đắn và chí lý, lại thường dẫn đến quan niệm sai lầm nhân cách hoá Thiên Chúa, 

đồng hoá cách Ngài suy nghĩa và lựa chọn theo mẫu hành xử của con người. Bỏ qua chiều kích 

loại suy của khái niệm ngã vị khi nói về Thiên Chúa, quan niệm sai lầm này cho rằng Thiên 

Chúa cũng suy nghĩ và lựa chọn cách rời rạc như con người. Kế hoạch của Thiên Chúa được 

quan niệm như một loại kịch bản có sẵn, mà con người cần phải tuân theo, dù họ có tự do để 

chọn theo hay không.  

Một quan niệm kiểu thuyết định mệnh như thế, ngoài khiếm khuyết đơn giản hoá thái quá Thiên 

Chúa cũng như hoạt động của Ngài, thất bại trong việc cho thấy con người, với tự do của mình, 

có thể viết lên vận mệnh của mình thế nào, và qua đó, thất bại trong việc cho thấy có sự tương 

tác giữa kế hoạch hay hoạt động của Thiên Chúa và tự do của con người thế nào.  



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 130 

Quan niệm đó đơn giản hoá thái quá Thiên Chúa là vì nó hàm ý rằng con người có thể hình 

dung và dự trù kịch bản của điều Thiên Chúa muốn. Như vậy, kế hoạch của Thiên Chúa cũng 

chỉ là điều nằm trong tầm nhận thức, phán đoán và dự kiến của con người. Thiên Chúa không 

còn là Đấng Siêu Việt nữa, mà cùng lắm chỉ là có bộ óc và cách suy nghĩ vượt trên con người 

về lượng chứ không hoàn toàn khác về phẩm. 

Để hiểu đúng đắn hơn về Ý Chúa hay kế hoạch của Thiên Chúa, ta cần ý thức rằng Thiên Chúa 

không “suy nghĩ” kiểu rời rạc như con người, và vì thế, “kế hoạch” của Ngài không phải là một 

diễn tiến tuyến tính các biến cố nối tiếp nhau. Chúng ta không thực sự biết “suy nghĩ” của Thiên 

Chúa là thế nào, nhưng có thể nói cách loại suy rằng Ngài biết mọi sự cùng một trật; đối với 

Ngài, quá khứ và tương lai đều như hiện tại.  

Chắc hẳn Ngài biết rõ ràng, tường tận, chi tiết bối cảnh, con người và cuộc đời mỗi người chúng 

ta. Mọi điều xảy ra cho tôi, mọi lựa chọn tôi sẽ thực hiện đều không thể nằm ngoài Ý Chúa. 

Ngài cũng không chỉ “biết” về cuộc đời tôi như một người quan sát bên ngoài, nhưng chính 

Ngài “thiết kế” nên cuộc đời đó và hiện thực hoá nó qua tự do của tôi; Ngài “biết” về cuộc đời 

tôi như một người trong cuộc. 

Tự do của con người 

Thường ta cũng hay quan niệm không chính xác về tự do như là một khả năng hay năng quyền 

có sẵn, tuy có thể tồn tại ở một lượng ít nhiều nào đó. Quan niệm này có hạn chế là không diễn 

tả được sự năng động của tự do; khó cho thấy tự do có thể lớn lên hay thui chột đi thế nào; mặt 

khác, nó cũng gợi lên hình ảnh về việc thực thi tự do như hoạt động có tính rời rạc, ngắt quãng 

bên trong hiện hữu con người chứ không phải liên tục trải dài, đan quyện cùng với và cấu thành 

chính hiện hữu ấy. 

Thực ra, tự do không chỉ là một năng quyền tĩnh, một khả năng được quan niệm dưới dạng 

lượng, có sẵn đó trước khi vận hành, mà còn là một năng động vốn chỉ hiện hữu khi đang vận 

hành. Nói cách khác, không phải chỉ là con người có tự do rồi mới có thể hành động ngang qua 

những lựa chọn, mà chính trong khi họ thi hành những lựa chọn mà họ trở nên tự do. Tự do chỉ 

thực sự hiện hữu khi được sử dụng hay thực hành. 

Thế nào là một lựa chọn và quyết định tự do? Đó là khi con người hành động phù hợp với âm 

giai nền tảng của hiện hữu mình, phù hợp với năng động căn bản của hiện hữu, là hướng về 

Thiên Chúa, Đấng làm nền cho hiện hữu của họ. Nói cách khác, khi họ chọn chính mình như 

chủ thể hướng về Thiên Chúa nơi Đức Kitô, là khi họ tự do nhất. 

Tự do, tự bản chất, không chỉ là việc thực hiện những chọn lựa rời rạc nhỏ lẻ, mà là việc chọn 

lựa và hình thành chính mình trong khi quy hướng về Thiên Chúa như là Nền Tảng siêu việt 

của chính tự do đó1. 

Ý Chúa trong tương tác với tự do con người 

Quan niệm hạn hẹp về Ý Chúa ở trên cũng làm mất đi tính siêu việt của Thiên Chúa, biến Ngài 

thành một tác nhân giới hạn, luôn trong thế cạnh tranh với ý thức tự do của con người. 

 
1 X. K. Rahner, Foundations of Christian Faith, tr. William V. Dych (New York: Crossroad, 1987), 35-

39; 93-97. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 131 

Thực ra, Thiên Chúa không phải là một trong số các tác nhân của thế giới này, hoạt động trong 

sự cạnh tranh với các tác nhân khác2.  Vì nếu như thế, Ngài cũng hữu hạn như các tác nhân đó 

và vì thế không phải là Thiên Chúa. Thiên Chúa có thể hoạt động, không phải trong sự cạnh 

tranh, nhưng thông qua các tác nhân của thế giới. Vì duy chỉ mình Ngài là nguồn cho sự hiện 

hữu và hoạt động của mọi thứ trên thế giới. Các tác nhân trong thế giới hoạt động được là do 

và nhờ nguyên lý và năng động hay sức sống đến từ Thiên Chúa. 

Người thực hành phân định thiêng liêng theo tinh thần thánh Ignatio xác tín rằng Thiên Chúa 

sống động và không ngừng làm việc trong thế giới. Nhưng Ngài làm việc không trong thế cạnh 

tranh hay loại trừ nguyên nhân tính của tự do con người. Ngài đã dựng nên con người với tự do 

để họ hoàn toàn có thể trở thành tác nhân đích thực của thế giới và của chính vận mệnh mình. 

Việc Ngài hoạt động không ngừng là nhằm cổ võ và hiện thực hoá điều đó, chứ không phải để 

ngăn cản hay miễn trừ điều đó, không cho nó xảy ra. Ngài hoạt động liên lục trong thế giới để 

bảo đảm con người trở nên tác nhân thực sự của chính thế giới ấy. 

Phân định thiêng liêng 

Phân định thiêng liêng không hẳn là tìm chọn cho đúng (nhiều khi một cách may rủi) một trong 

những khả thể có sẵn. Phân định cũng không hẳn là tự mình hình thành vận mệnh của mình, 

như thể là không có Thiên Chúa hay Thiên Chúa dửng dưng trước sự vận hành của thế giới 

(quan điểm Deism)3. Phân định là cộng tác với Thiên Chúa, với “kế hoạch” của Ngài, để cùng 

Ngài hình thành vận mệnh của mình. 

Phân định thiêng liêng là tiến trình hình thành và hiện thực hoá tự do, chứ không chỉ là hệ quả 

của tự do. Không chỉ là con người có tự do rồi mới phân định, nhưng chính trong khi phân định, 

họ trở nên tự do đích thực hơn. Phân định là cách con người sống hiện hữu tự do của mình trong 

khi hướng về Siêu Việt như nền tảng của hiện hữu ấy. Phân định và chọn lựa là cách thức con 

người hiện thực hoá chính mình trong tự do. 

Vận mệnh con người, một mặt đã nằm trong cung lòng của Thiên Chúa không như một kịch 

bản sẵn có, nhưng như một huyền nhiệm, bởi vì tất cả những gì nơi Thiên Chúa đều mang đặc 

tính mầu nhiệm; mặt khác, vận mệnh đó cũng cần phải được vẽ nên và hiện thực hoá cách cụ 

thể bởi con người tự do, qua những lựa chọn và quyết định đầy tính nhân linh (với lý trí và tự 

do) của mình. 

Chính qua việc phân định mà Ý Chúa cũng như vận mệnh đời tôi được hình thành và trở nên 

hiện thực cho tôi ở đây và lúc này. Chính qua việc phân định mà Thiên Chúa, qua tự do của tôi, 

như món quà phát xuất từ Ngài, hình thành nên vận mệnh của tôi, không như một “kịch bản” 

trong tưởng tượng, mà cách hiện thực ở đây và lúc này. Hay nói cách khác, khi phân định, tôi 

cùng với Chúa đang xây dựng cuộc đời và vận mệnh của chính tôi.  

Đây là một tiến trình sống hiện hữu của tôi cách chân thực với tự do lớn nhất, chứ không chỉ là 

hoạt động của trí óc để tìm chọn một trong các khả thể có sẵn. Đó chính là lý do tại sao thánh 

Ignatio yêu cầu trước khi đi vào phân định, ta cần tập cho có tự do bằng cách xin ơn bình tâm. 

Dĩ nhiên, ơn này chỉ có được khi một điều kiện tối quan trọng khác nữa được đáp ứng, đó là ta 

cần ở trong tương quan với Chúa. Chúng ta không thể phân định mà không trong bầu khí thiêng 

liêng, hay không có tương quan với Chúa. Nhiều người đi vào Linh Thao với mục đích là phân 

định lựa chọn (ơn gọi, chẳng hạn), mắc sai lầm quan niệm phân định như đơn thuần là một bài 

 
2 X. K. Rahner, Foundations of Christian Faith, tr. William V. Dych (New York: Crossroad, 1987), 81-

89. 
3 X. Tad Dunne, “Models of Discernment”, trong The Way. Supplement 23 (1974), 18-26. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 132 

tập hay hoạt động của tâm trí, mà quên rằng họ cần phải gặp gỡ, kết hợp với Chúa trước tiên; 

họ cần phải tập trung cầu nguyện trước khi có thể phân định đích thực. 

Nói cách khác, theo thánh Ignatio, phân định thiêng liêng là tiến trình con người hiện thực hoá 

tự do của mình, và cách thức để có được điều đó là đi vào và sống tương quan với Chúa, từ đó 

xin ơn và sống sự bình tâm. Đó là cái cốt lõi của tiến trình phân định, những việc cụ thể khác 

như suy nghĩ, lựa chọn là hệ quả của một tiến trình sống tự do, vốn phải là bối cảnh, điều kiện 

và giả định của việc suy nghĩ lựa chọn. Mục đích của việc phân định không hẳn là chọn điều gì 

đó cụ thể, mà là tiến trình giúp tôi sống cách hiện thực tự do của tôi, bằng cách hướng về Thiên 

Chúa và đi vào trong tương quan mật thiết với Ngài, từ đó đạt được sự bình tâm với mọi thứ 

khác. 

Kết luận 

Trở lại với hai vấn nạn ở đầu bài viết, khi phân định, tôi không đơn thuần chỉ chú ý đến kết 

quả của lựa chọn của tôi mà thôi, mà chủ yếu sống tiến trình phân định trong ý thức và tự do 

hướng về Thiên Chúa. Với cách thức đó, tôi sẽ tránh được sự lo lắng không cần thiết rằng không 

biết làm thế nào để chọn cho đúng khả thể có sẵn đang chờ tôi, mà dồn năng lượng thiêng liêng 

và trần thế của tôi vào việc sống cách chân thực hết sức có thể hiện hữu tự do của tôi trong 

tương quan với Thiên Chúa ở đây và lúc này. 

Đối với vấn nạn thứ hai, nếu như trước đây tôi nhận ra Chúa muốn tôi đi tu mà bây giờ tôi lại 

nhận ra Ngài muốn tôi lập gia đình, thì không phải là Ngài sai lầm hay thay đổi ý muốn, kế 

hoạch của Ngài về cuộc đời tôi. Nếu trong cả hai trường hợp tôi đều thực sự phân định cách 

chân thực và đúng đắn, thì lý giải về hiện tượng này đơn giản chỉ là: tôi cùng với Thiên Chúa 

đang vẽ nên vận mệnh chính tôi qua những thay đổi thế này; đi tu đã từng là một phần của vận 

mệnh đó và bây giờ lập gia đình là một phần của vận mệnh đó. Vận mệnh đời tôi đi ngang qua 

cả việc đi tu cho tới ngày nay lẫn việc lập gia đình kể từ bây giờ.  

Tài liệu tham khảo  

Tad Dunne, “Models of Discernment”, trong The Way. Supplement 23 (1974), 18-26. 

Karl Rahner, Foundations of Christian Faith, tr. William V. Dych (New York: Crossroad, 

1987). 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Một Số Câu Hỏi Về Việc Dùng Các Cụm Từ "Đức Giêsu", "Đức 

Maria"”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 133-139. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255415  

Một Số Câu Hỏi Về Việc Dùng Các Cụm Từ "Đức Giêsu", "Đức Maria" 

Some Questions Regarding the Use of the Expressions “Jesus” and “Mary” 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.255415  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 22/09/2025  Revision: 11/12/2025 Accepted: 22/12/2025 Online: 22/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Lord Jesus; 

Đức Giêsu; Đức Maria; 

Christology 

Using the debate over how to render the name of Jesus in Vietnamese as 

a point of departure, this article explores broader issues in linguistics, 

biblical exegesis, and Christology within Vietnamese theological 

discourse. The author argues that recently popularized phrases such as 

“Đức Giêsu” and “Đức Maria” are both grammatically problematic in 

Vietnamese and discontinuous with long-standing Catholic usage. On 

the basis of classical lexicographical evidence and traditional ecclesial 

language, “đức” functions as an honorific attached to a title (e.g., “Đức 

Chúa Giêsu,” “Đức Mẹ Maria”), rather than directly to a personal name; 

therefore “Đức Giêsu/Đức Maria” should be avoided. The paper also 

examines exegetical claims about kyrios (Kurios) and notes that 

Vietnamese “Chúa” has a comparable semantic range, so systematically 

replacing “Chúa Giêsu” can carry unintended theological and pastoral 

consequences. The conclusion recommends returning to established 

forms while allowing contextual renderings in direct speech where 

appropriate. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Chúa Giêsu; 

Đức Giêsu; Đức Maria; 

Kitô học 

Bài viết lấy cuộc tranh luận về cách dịch tên Giêsu sang tiếng Việt 

làm điểm tựa để khảo sát rộng hơn các vấn đề ngôn ngữ học, chú 

giải Kinh Thánh và Kitô học trong bối cảnh thần học Việt 

Nam. Tác giả lập luận rằng các cụm từ mới như “Đức Giêsu”, 

“Đức Maria” vừa sai quy tắc tiếng Việt vừa đứt gãy truyền thống 

ngôn ngữ nhà đạo; theo các từ điển cổ, “đức” là tước hiệu gắn với 

danh xưng/tước vị, nên có thể nói “Đức Chúa Giêsu”, “Đức Mẹ 

Maria”, nhưng không nên nói “Đức Giêsu” hay “Đức Maria”. Bài 

viết cũng phân tích các lập luận dựa trên kyrios (Kurios) và cho 

thấy “Chúa” trong tiếng Việt có phổ nghĩa tương tự, vì thế việc 

loại bỏ “Chúa Giêsu” có thể dẫn đến hệ quả chú giải và mục vụ 

đáng lo ngại. Kết luận đề nghị trở lại các cách gọi truyền thống, 

đồng thời linh hoạt theo ngữ cảnh đối thoại trong bản văn Kinh 

Thánh. 

https://doi.org/10.54855/csl.255415
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.255415


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 134 

1. Các cụm từ trên mới được hình thành và sai quy tắc tiếng Việt 

- Từ điển Dictionarium Annamiticum Lusitanum et Latinum (quen gọi tắt là từ điển Việt Bồ La) 

do cha Alexandro de Rhodes (cha Đắc Lộ) viết và được Bộ Truyền Giáo của Toà Thánh xuất 

bản năm 1651 cho rằng "đức" là tước hiệu cao quý danh giá tột bậc (cf. Ibid., 240: "đức: titulo 

de grande bonra: titulus summi honoris"), đồng thời đưa ra các ví dụ như: "đức chúa blời", "đức 

chúa Iesus", "đức Chúa bà Maria", "đức thánh thien thần", v.v. (chúng tôi viết lại các chữ theo 

nguyên dạng như bản in). 

- Từ điển Dictionarium Anamitico-Latinum của cha J. L. Taberd, xuất bản năm 1838 (có tên 

tiếng Việt là Nam Việt Dương Hiệp Tự Vị; quen gọi tắt là từ điển Taberd) cũng định nghĩa như 

thế và đưa ra các ví dụ tương tự (cf. Ibid., 152: "Đức Chúa Trời", "Đức Chúa bà", "Đức Chúa"– 

với nghĩa là Rex, vua, "Đức lậnh", "Đức ông" – với nghĩa là titulus filiorum regis, tước gọi các 

con của vua, v.v.). 

- Từ điển Tiếng Việt của các soạn giả Nguyễn Kim Thản, Hồ Hải Thuỵ, Nguyễn Đức Dương, 

do NXB Văn hoá Sài Gòn xuất bản năm 2005, trang 618 viết: "đức ... II. dt, cũ Từ dùng đặt 

trước dt. chỉ thần thánh hoặc người có địa vị cao quí trong xã hội phong kiến để tỏ lòng tôn 

kính khi nói đến (thường viết hoa): Đức Phật, Đức Chúa Trời, Đức vua, Đức thánh cha (= đức 

giáo hoàng)". 

Tóm lại, dựa vào các ví dụ của các từ điển cổ và dựa vào định nghĩa của từ điển hiện đại, chúng 

ta có thể kết luận rằng từ "đức" có thể được thêm vào một danh từ (vốn đã là một tước), để làm 

thành một tước hiệu cao quý tột bậc. Nói cách nôm na, khi dùng từ "đức", chúng ta nên hỏi 

ngay "đức gì?", và câu trả lời có thể là "đức ông", "đức bà", "đức mẹ", "đức cha", v.v. Câu hỏi 

không thể là "đức ai?" hoặc "đức nào?", để câu trả lời có thể là "đức Nguyễn Văn A". Chỉ khi 

xác định là "đức ông" hay "đức bà" thì câu hỏi mới có thể là "đức ông nào?", "đức bà nào?" và 

câu trả lời có thể là "đức ông Nguyễn Văn B" hay "đức bà Nguyễn Thị C".  

Như vậy, chúng ta có thể có các cụm từ như "Đức Chúa", "Đức Chúa Giêsu", "Đức Kitô", "Đức 

Kitô Giêsu", "Đức Mẹ", "Đức Bà", "Đức Mẹ Maria", v.v. nhưng không thể có các cụm từ như 

"Đức Giêsu" hay "Đức Maria" (Cha Stêphanô Huỳnh Trụ có ý kiến tương tự như trên; cf. 

http://www.simonhoadalat.com/HOCHOI/MucVu/78Duc.htm). Các bản văn nhà đạo đầu tiên 

bằng tiếng Việt do cha Girolamo Maiorica viết vào đầu thế kỷ XVII bằng chữ Nôm đã luôn 

dùng các cụm từ "Đức Chúa Giêsu", "Đức Bà Maria" hay "Đức Bà". Ngay cả ở thế kỷ XX, khi 

đề cập đến Thiên Chúa, Chúa Giêsu và Đức Mẹ, các bản dịch Kinh Thánh và các sách nhà đạo 

cho tới những thập niên gần đây, vẫn dùng các cụm từ như được ví dụ trong từ điển Việt Bồ La: 

"Đức Chúa Trời", "Đức Chúa Giêsu" hay "Chúa Giêsu", "Đức Bà Maria" hay "Đức Mẹ Maria". 

Thế thì tại sao gần đây lại xuất hiện rộng rãi các cụm từ như "Đức Giêsu" và "Đức Maria", 

vốn vừa sai quy tắc tiếng Việt, vừa không trung thành với truyền thống ngôn ngữ nhà đạo? 

Chúng ta cùng tìm hiểu điều này. 

2. Lý do thay cụm từ "Chúa Giêsu" bằng cụm từ "Đức Giêsu" 

Chúng tôi không hoàn toàn biết hết mọi lý do mà cụm từ "Đức Giêsu" được chọn để dịch Kinh 

Thánh trong các thập niên gần đây thay cho từ "Chúa Giêsu", nhưng nhân dịp đối thoại với một 

vị về việc có nên dùng cụm từ "Đức Maria" hay không, chúng tôi biết một số lý do sau (chúng 

tôi xin lấy một ít nội dung, viết gần như nguyên văn, của cuộc đối thoại đặc thù này làm bối 

cảnh và tiền đề cho những lập luận sẽ trình bày ở các mục sau): 

- Những người chọn cụm từ "Đức Giêsu" có thể biết đây là từ được hình thành không theo đúng 

quy tắc tiếng Việt, không đúng với truyền thống sử dụng từ ngữ trong đạo Công giáo, nhưng 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 135 

cho rằng theo quy luật ngôn ngữ thì dùng quen lâu ngày sẽ trở thành đúng. Họ "đánh liều" và 

sẵn sàng "đánh đổi" như thế vì nghĩ rằng cụm từ "Đức Giêsu" sẽ tốt hơn về mặt thần học và 

chú giải Kinh Thánh. Đâu là lý do về mặt thần học và chú giải Kinh Thánh? 

- Vị đó cho rằng không nên dùng từ "Chúa Giêsu" trong Kinh Thánh vì "trong Kinh Thánh 

không phải lúc nào Giêsu cũng là Chúa (Kyrios)", rằng "tước này được ban sau Phục Sinh (cf. 

Cv 2,36), rằng "sau Phục Sinh mới rõ tước này hơn (cf. Pl 2,6-11)", rằng "Khi viết sách thánh, 

các thánh sử (thí dụ Gioan vào năm 90)  đã tin Đức Giê su là Thiên Chúa. Nhưng Tân Ước 

đang kể câu chuyện lịch sử của những năm 28-30. Không thể để niềm tin vào thần tính của năm 

90 lấn át nhân tính của ông Giêsu năm 28. Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh 

năm 30. Từ 30 đến 90 là một đoạn đường dài. Chúa (kyrios) là một tước ngang với Theos (theo 

LXX), tước này được ban sau phục sinh (Cv 2,36)". 

 

* Nhận xét 

Thú thật, chúng tôi chưa hiểu rõ lắm luận lý logic của các lập luận trên, nên xin có một vài nhận 

xét về logic của các lập luận trên như sau: 

o Như vậy việc dùng "Đức Giêsu" là nhằm mục đích tránh dùng "Chúa Giêsu" trong Kinh 

Thánh, vì những những lý do mang tính chú giải Kinh Thánh và thần học. Chúng ta sẽ 

bàn đến điều này sau. 

o Các lý do đưa ra lý giải việc dùng cụm từ "Đức Giêsu" như trên không hề liên quan gì 

đến hay bào chữa cho việc dùng cụm từ "Đức Maria". Vậy đâu là lý do dùng một cụm 

từ sai – "Đức Maria" – thay cho các cụm từ truyền thống "Mẹ Maria" hay "Đức Mẹ 

Maria"? 

o Các lý do trên chỉ lý giải việc tránh dùng từ "Chúa Giêsu" trong Kinh Thánh, chứ không 

lý giải cho việc tránh dùng từ "Chúa Giêsu" trong sách giáo lý, các tài liệu Giáo Hội, 

các bài viết thần học hay kinh nguyện hằng ngày. Đâu là lý do dùng một từ sai – "Đức 

Giêsu" – cách rộng rãi trong các sách nhà đạo hiện nay, thay thế cho cụm từ truyền 

thống "Chúa Giêsu" hay "Đức Chúa Giêsu"? 

Nếu vấn đề chỉ là chọn lựa từ ngữ thôi, thì dù cụm từ "Đức Giêsu" hay "Đức Maria" có sai quy 

tắc tiếng Việt và cắt đứt với truyền thống từ ngữ Công giáo, cũng vẫn không là vấn đề nghiêm 

trọng lắm. Người ta vẫn có thể phớt lờ và cho rằng, "ngôn ngữ ấy mà, cứ dùng quen thì thành 

đúng quy tắc thôi". Chúng tôi cũng sẽ không viết bài này nếu vấn đề chỉ là sai lầm về mặt quy 

tắc ngôn ngữ. Điều chúng tôi e rằng nghiêm trọng hơn rất nhiều đó là hàm ý và hệ luận có thể 

có về mặt thần học cũng như về mặt chú giải Kinh Thánh của việc chọn cụm từ "Đức Giêsu" 

thay cho "Chúa Giêsu". 

3. Các cụm từ trên có thể phát xuất từ quan điểm sai lầm về chú giải Kinh Thánh 

và về thần học 

a. Các ý nghĩa của từ "Kurios" 

Để trả lời cho câu của vị mà chúng tôi đối thoại: "Chúa (kyrios) là một tước ngang với Theos 

(theo LXX), tước này được ban sau phục sinh (Cv 2,36)", chúng tôi xin trình bày các dữ kiện 

như sau: 

- Đây là một từ có nguồn gốc thế tục, áp dụng cho việc gọi các tôn chủ hay bậc quân 

vương. Cựu Ước (bản LXX) dùng từ này mỗi khi đề cập đến Đức Chúa YHWH, nhưng 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 136 

không dành riêng từ này cho Ngài, mà vẫn giữ các cách dùng thế tục của nó, tức dùng 

nó để gọi những con người tôn quý (cf. 1Sm 1, 15.26).  

- Như thế nói "Kurios là tước ngang với Theos" là cách nói không chính xác, chưa phân 

biệt ngữ dụng và ngữ nghĩa. Kurios là danh từ chung có nghĩa là Tôn Chủ, là cách mà 

người Do Thái gọi Đức Chúa YHWH (vốn là tên riêng của Ngài), trong khi Theos là 

danh từ riêng, chỉ về Đấng Tối Cao. Ngữ nghĩa của các từ Kurios, YHWH và Theos theo 

Kinh Thánh là khác nhau, nhưng chúng có cùng ngữ dụng. 

- Tân Ước cũng tương tự như thế, áp dụng từ "Kurios" chỉ về Thiên Chúa, chỉ về Chúa 

Giêsu nhưng vẫn dùng từ này để gọi những con người khác (cf. Mt 27,63; 10,24). 

- Có ý kiến cho rằng khi thánh Phaolo gọi Chúa Giêsu là "Kurios" thì thánh nhân cố ý 

gọi Ngài bằng tước hiệu mà Cựu Ước gọi Đức Chúa YHWH, như thế là đặt Ngài đồng 

hàng với Đức Chúa YHWH (cf. Pl 2,10). Tuy nhiên, trong Tân Ước cũng có chỗ dùng 

từ "kurios" này cho Chúa Giêsu, nhưng không có nghĩa ám chỉ về thần tính của Ngài, 

mà chỉ là cách gọi tôn trọng mang tính thế tục thông thường (cf. Ga 4,11). 

Tóm lại, từ "kurios" không phải chỉ được áp dụng cho Chúa Giêsu khi tác giả Kinh Thánh cố ý 

làm nổi bật thần tính của Ngài, mà có thể được áp dụng cho Ngài như một bậc tôn quý.  

b. Ý nghĩa của từ "Chúa" 

Trong tiếng Việt, từ "chúa" cũng có ý nghĩa hoàn toàn tương tự như từ "Kurios", cũng có nguồn 

gốc thế tục (vd: Chúa Trịnh, Chúa Nguyễn), được dùng đặc biệt cho Thiên Chúa và Chúa Giêsu, 

nhưng không loại trừ nghĩa thế tục của nó.  

Chúng ta cũng cần phân biệt giữa "Chúa" và "Thiên Chúa", hai từ này có cùng ngữ dụng trong 

ngôn ngữ Công Giáo, nhưng khác ngữ nghĩa: "Thiên Chúa" (Deus) là danh từ riêng, chỉ về 

Đấng Tối Cao, còn "Chúa" (Dominus) là tước hiệu mà chúng ta gọi Ngài, vì Ngài thực sự là 

Chủ Tể đích thực của mọi loài. Thiên Chúa đúng phải được gọi là "Chúa", nhưng từ "Chúa" tự 

nó không mang nghĩa là Thiên Chúa (Deus), mà mang nghĩa là "Chủ Tể".  

Tương tự, từ "Chúa Giêsu" (Dominus Iesu = the Lord Jesus) không tức khắc hay tự nó mang 

nghĩa "Chúa Giêsu là Thiên Chúa" (vốn là một câu: Dominus Iesus Deus est = the Lord Jesus 

is God), mà chỉ có nghĩa "Ngài Giêsu là Chủ Tể". Dĩ nhiên, trong quan niệm Kitô giáo, chỉ 

Thiên Chúa mới là Chủ Tể đích thực, vậy Chủ Tể Giêsu dĩ nhiên là Thiên Chúa, nhưng tự nó, 

cụm từ "Chúa Giêsu" không có nghĩa tức khắc ngay là Ngài là Thiên Chúa. Cụm từ "Chúa 

Giêsu" và câu "Chúa Giêsu là Thiên Chúa" có cùng ngữ dụng, nhưng khác ngữ nghĩa. 

c. Tại sao tránh dùng cụm từ "Chúa Giêsu" trong Tân Ước? 

Chúng ta cùng tìm hiểu ý nghĩa của lập luận "trong Kinh Thánh, không phải lúc nào Giêsu cũng 

là Chúa (Kyrios)"? Người nói câu này không nói rõ nghĩa câu đó là gì, nên chúng ta cần phải 

suy xét từng nghĩa của nó. Câu đó có thể có nhiều nghĩa sau: 1) Không phải lúc nào cũng có từ 

Kurios đi liền với danh Giêsu hay áp dụng trực tiếp cho danh Giêsu; 2) Không phải lúc nào các 

thánh sử cũng cho rằng Ngài là Chúa, mà chỉ đề cập về Ngài như một nhân vật lịch sử bình 

thường; 3) Không phải lúc nào Ngài Giêsu cũng là Chúa. Như vậy câu đó có thể có các nghĩa 

liên quan tới từ ngữ (Kurios), tới quan niệm của thánh sử và tới chính căn tính Chúa Giêsu. 

Chúng ta lần lượt tìm hiểu từng nghĩa đó. 

Thứ nhất, chúng tôi không cho rằng khi nào có từ Kurios đi liền với danh Giêsu hoặc áp dụng 

trực tiếp cho danh ấy, thì lúc đó mới nên dịch ra tiếng Việt là "Chúa Giêsu". Về mặt luận lý 

logic, chính các bản văn hiện tại có theo logic của câu nói trên chăng? Tức là khi nào có từ 

Kurios thì dịch là "Chúa Giêsu", khi nào không có từ Kurios thì dịch là "Đức Giêsu" chăng, 

hay dịch đại trà là "Đức Giêsu" và hoàn toàn vắng bóng từ "Chúa Giêsu"? 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 137 

Chúng ta đều biết, khác với tiếng Việt, tiếng nước ngoài không phải lúc nào họ cũng kèm tước 

hay kiểu gọi một người vào tên của người ấy (vd: Mr. Smith, Teacher Smith), mà chỉ dùng tên 

trống trơn của người đó mà thôi (vd: Smith). Khi không có kiểu gọi đi kèm như Mr. hay Teacher 

thì lúc đó không có nghĩa Smith không được xem là Mr. hay Teacher. Tương tự, khi không có 

từ Kurios đi kèm với danh Giêsu thì không có nghĩa là Ngài Giêsu lúc đó không phải là Kurios 

hay không được gọi là Kurios, đến nỗi không nên dịch là "Chúa Giêsu" (!). 

Thứ hai, khẳng định cho rằng "không phải lúc nào thánh sử cũng cho rằng ngài Giêsu là Chúa" 

cũng được phản ánh ở các câu nói khác của vị mà chúng tôi đối thoại: "Khi viết sách thánh, các 

thánh sử (thí dụ Gioan vào năm 90)  đã tin Đức Giê su là Thiên Chúa. Nhưng Tân Ước đang kể 

câu chuyện lịch sử của những năm 28-30. Không thể để niềm tin vào thần tính của năm 90 lấn 

át nhân tính của ông Giêsu năm 28. Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh năm 30". 

Các khẳng định trên vừa không chắc chắn về mặt chú giải, vừa sai lầm về mặt thần học. Chắc 

chắn các tác giả Tân Ước khi bắt tay viết các bản văn, họ đã có kinh nghiệm đức tin Phục Sinh, 

nên trong tâm thức họ Ngài Giêsu lúc nào cũng là Chúa của họ và là Thiên Chúa. Họ viết câu 

chuyện về Chúa Giêsu với tâm tình đức tin. Xét như thế, chúng ta khó có thể hiểu luận lý logic 

của các câu "Không thể để niềm tin vào thần tính của năm 90 lấn át nhân tính của ông Giêsu 

năm 28. Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh năm 30" là gì.  

Có thể ý của vị đó là thế này: Liệu rằng có khi nào các tác giả Tân Ước "đóng ngoặc" đức tin 

Phục Sinh của họ, và chỉ "kể câu chuyện lịch sử", tức là chỉ mô tả ngài Giêsu như một nhân vật 

lịch sử bình thường chăng?  

Câu hỏi như thế giả định có sự đối kháng và loại trừ giữa quan niệm "Ngài Giêsu là Chúa" và 

"ngài Giêsu là người bình thường". Rõ ràng không thể có chuyện các thánh sử như Gioan "giả 

bộ" rằng mình chưa có đức tin Phục Sinh và viết lại câu chuyện thầy Giêsu hoàn toàn với cái 

nhìn lịch sử mà thôi. Thực ra, các thánh sử, từ Marco đến Gioan đều kết hợp hài hoà giữa 1) 

việc mô tả Chúa Giêsu như là người thực sự và 2) việc rao giảng Ngài là Chúa đích thực và là 

Thiên Chúa. Với Rudolf Bultmann, chúng ta đều biết các sách Phúc Âm, tuy chứa đựng nhiều 

dữ kiện lịch sử, không phải là các sách lịch sử thuần tuý theo kiểu khoa học lịch sử ngày nay, 

mà là lời rao giảng Tin Mừng để con người được cứu độ. Các thánh sử không hề có ý mô tả 

một con người thuần tuý theo lịch sử, mà luôn kể câu chuyện lịch sử để rao giảng về vị Chúa 

Phục Sinh. Thế nên, mô tả Ngài Giêsu là người thực sự hoàn toàn không có nghĩa cho rằng 

Ngài không phải là Chúa và ngược lại. Đối với các sách Phúc Âm, không có sự tách rời giữa 

đức tin và lịch sử, mà ngược lại, có sự kết hợp hài hoà này giữa trình thuật lịch sử và lời rao 

giảng đức tin.  

Từ "Chúa Giêsu" trong tiếng Việt diễn tả tuyệt vời quan niệm này của các thánh sử: kể câu 

chuyện và rao giảng về nhân vật Giêsu, Đấng hoàn toàn là người, nhưng cũng là Chúa đích 

thực và là Thiên Chúa. Xin nhắc lại, như trên đã nói, từ "Chúa Giêsu" có ngữ nghĩa Ngài là tôn 

chủ, cao quý, đáng kính trọng, nhưng cũng có ngữ dụng trong giới Công giáo hàm ý rằng Ngài 

là Chủ Tể đích thực và vì thế là Thiên Chúa. Trong khi đó, từ "Đức Giêsu" vừa cụt cẫng, sai 

quy tắc, vừa không có nghĩa tôn chủ, vừa không có hàm ý Ngài là Thiên Chúa, biến mô tả của 

thánh sử trở thành mô tả thuần tuý lịch sử, và đánh mất chiều kích rao giảng của bản văn Phúc 

Âm. 

Thứ ba, có lúc nào Ngài Giêsu chưa là Chúa chăng? Trong trường hợp này, ý nghĩa của câu 

trên tương đương với ý nghĩa của các câu còn lại của vị mà chúng tôi đối thoại ở trên: "tước 

này được ban sau Phục Sinh (cf. Cv 2,36), rằng "sau Phục Sinh mới rõ tước này hơn (cf. Pl 2,6-

11)". 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 138 

Nếu tìm hiểu sâu xa, khẳng định "trong Phúc Âm, không phải lúc nào Giêsu cũng là Chúa" có 

thể bị ảnh hưởng bởi các tác giả nhấn mạnh đến "Kitô học hai bước" trong các sách Tân Ước. 

Một số tác giả Kinh Thánh chỉ ra rằng, có dấu vết của một quan niệm Kitô học cổ xưa (xuất 

hiện trước những năm 50) cho rằng Ngài Giêsu được nâng lên là Chúa chỉ sau khi Phục Sinh, 

còn trước đó Ngài chỉ là người thường thấp bé. Kitô học này quen được gọi là "Kitô học hai 

bước" (cf. Raymond Brown, An Introduction to New Testament Christology (New York, 1994), 

112-115). Nhưng đây không phải là dòng Kitô học duy nhất trong Tân Ước, vốn có thể còn có 

một dòng Kitô học cổ xưa hơn (vào những năm 30), cho rằng Ngài Giêsu chỉ là Chúa khi tái 

lâm và các Kitô học khác cho rằng Ngài là Chúa từ khi chịu phép rửa, hoặc từ khi sinh ra, hoặc 

từ đời đời (cf. Ibid., 110-152). Việc quá nhấn mạnh dòng "Kitô học hai bước" và áp đặt nó trên 

toàn bộ Tân Ước có thể phản ánh một quan niệm Kitô học thấp (tiếng Anh: low christology), 

sai lạc. 

Quả thế, chính tác giả Raymond Brown cho rằng Kitô học hai bước có thể là ý (mà các nhà chú 

giải cho như thế) của một số công thức rời rạc, chứ không phải là ý của toàn bộ bản văn Tân 

Ước chứa đựng các công thức đó (cf. Ibid., 114, footnote 177). Thánh Luca và thánh Phaolo, 

dù tường thuật lại một số công thức mang dấu vết của "Kitô học hai bước" đó, nhưng không hề 

có ý cho rằng sau Phục Sinh, Ngài Giêsu mới trở thành Chúa hay Mêsiah, điều trước đây Ngài 

chưa là, mà chỉ có ý nói rằng, với Phục Sinh, Ngài được mạc khải là Chúa, điều mà Ngài vẫn 

luôn luôn là từ trước (cf. Ibid., 115). Nói cách khác, khi các thánh sử tường thuật lại một số 

công thức có vẻ là "Kitô học hai bước", các ngài có ý nói về sự thay đổi trong quan niệm của 

các môn đệ về Chúa Giêsu chứ không phải về sự thay đổi trong căn tính của Ngài. 

Như vậy, còn lại một vấn đề là: liệu người đương thời và các môn đệ khi theo Chúa Giêsu khi 

sinh thời, có gọi Ngài là Chúa chăng? (Vấn đề này được phản ánh trong câu nói của vị mà 

chúng tôi đối thoại: "Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh năm 30"). Có thể là 

không (nhất là theo nghĩa hậu Phục Sinh) mà cũng có thể là có nếu như họ tôn quý Ngài (ở một 

số chỗ, thánh sử minh nhiên đặt từ kurios lên miệng người đương thời khi họ thưa chuyện với 

Ngài, với nghĩa thế tục thông thường, vd: Ga 4,11). Quả thật là các môn đệ khi đi theo Chúa 

Giêsu khi sinh thời, chưa thể nhận ra rõ ràng thần tính Ngài hay thậm chí tính tôn quý của Ngài 

như là Chúa; các thánh sử nhiều lần cho thấy rõ ràng điều đó. Nhưng câu hỏi này không liên 

quan lắm tới đề tài chúng ta đang bàn, là khi gặp từ "Iesus" trong Tân Ước, nên dịch sang tiếng 

Việt là "Chúa Giêsu" hay "Đức Giêsu". Vì thực tế, đa số danh Giêsu được đề cập qua lời trình 

thuật của tác giả sách Thánh, không phải trên môi miệng người đương thời hay các môn đệ 

của Ngài. Trong một số ít trường hợp mà danh Giêsu xuất hiện trên môi miệng người đương 

thời khi họ gọi Ngài hay thưa chuyện với Ngài (vd: Mc 10,47), chúng ta có thể dịch là "Thầy 

Giêsu", "Ngài Giêsu" hoặc "Ông Giêsu". 

Có ý kiến cho rằng từ "thầy" hạn hẹp vì chỉ nói lên đặc tính dạy dỗ của Chúa Giêsu, nhưng thực 

ra trong tiếng Việt, từ "thầy" không chỉ dành cho giáo viên, mà còn cho thầy tu, thầy cúng, thầy 

bói, thầy thuốc, v.v. tức là cho các vị tu hành, giới chức tôn giáo, các kiến nhân hay các vị chữa 

lành, v.v. Nói cách khác, từ "thầy" có phổ nghĩa rất rộng, là cách nói tôn quý dành cho các bậc 

chân tu, làm điều ích lợi cho con người, xã hội. 

Kết Luận 

Cụm từ "Đức Giêsu" vừa sai quy tắc tiếng Việt, vừa là sự thay đổi so với truyền thống 400 năm 

của ngôn ngữ Công Giáo mà lại có thể đến từ những sai lầm về chú giải Kinh Thánh và thần 

học. Hơn nữa, về mặt mục vụ, từ đó, cố ý hay vô ý, có thể làm cho độc giả lầm tưởng "Đức 

Giêsu", theo cái nhìn Công Giáo, cũng chỉ tương đương như "Đức Phật", "Đức Khổng" mà thôi. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 139 

Bàn luận trên đây lấy bối cảnh và tiền đề là tranh luận về việc dùng cụm từ "Đức Giêsu" hay 

"Chúa Giêsu", nhưng chủ yếu giúp chúng ta tìm hiểu kỹ hơn một số vấn đề về luận lý logic, 

ngữ học, Kinh Thánh và Kitô học trong Tân Ước. Hy vọng một số phân biệt nêu trên về các 

vấn đề, các khái niệm và từ ngữ có thể giúp chúng ta có những bàn luận rõ ràng và hiệu quả 

hơn về những chủ đề khác nữa.  

 

Tài liệu tham khảo 

2 Cr 5, 21. Retrieved from https://cursillosaigon.org/sung-dao/loi-chua-cn/3518-bai-doc-2-

chua-nhat-iv-mua-chay-nam-c-2cr-5-17-21-31-03-2019  

John 4, 11. Retrieved from https://augustino.net/tin-mung-theo-thanh-gio-an-chuong-4  

Matthew 27,63; 10, 24. Retrieved from https://bible.usccb.org/bible/matthew/27  

Mark 10, 47. Retrieved from https://bible.usccb.org/bible/mark/10  

Raymond Brown, An Introduction to New Testament Christology (New York, 1994), 112-115 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

https://cursillosaigon.org/sung-dao/loi-chua-cn/3518-bai-doc-2-chua-nhat-iv-mua-chay-nam-c-2cr-5-17-21-31-03-2019
https://cursillosaigon.org/sung-dao/loi-chua-cn/3518-bai-doc-2-chua-nhat-iv-mua-chay-nam-c-2cr-5-17-21-31-03-2019
https://augustino.net/tin-mung-theo-thanh-gio-an-chuong-4
https://bible.usccb.org/bible/matthew/27
https://bible.usccb.org/bible/mark/10


Khoa Học Công Giáo và Đời Sống
Catholic Science & Life

ISSN: 2771-1412

Tập 5 Số 4 (2025): Thần học Kitô Giáo
Vol. 5 No. 4 (2025): Theology of Christianity

 

Publisher: ICTE Press

Address: International Association of TESOL & Education 
                5243 Birch Falls Ln, Sugar Land, Texas, USA, 77479

Ethics and Malpractice

The Catholic Science & Life (csl) is committed to upholding ethical standards, retracting and cor-
recting errors. The editorial team’s primary responsibility is to discourage publishing malpractice. 
Any type of unethical conduct is unacceptable, and this Journal’s Editorial Team does not tolerate 
plagiarism in any form. All manuscripts must be the authors’ original work and free of indica-
tions of plagiarism.

Results and findings

Fabrication, falsification, or selective representation of data with the intent to cheat or mislead is 
immoral, as is stealing data or research results from anyone. The study’s conclusions should be 
recorded and stored for further examination and assessment. Data should be retained for an ap-
propriate period of time and rendered accessible upon request. Exceptions can be justified under 
such circumstances to safeguard sensitive records, to secure patent rights, or for similar reasons.

Authorship

A manuscript’s authors should be limited to those who have made substantial contributions. All 
those who have contributed significantly should be given the opportunity to be quoted as writers. 
Other contributors to the work should be noted. Articles should contain a comprehensive list of 
all writers’ existing institutional affiliations, both scholarly and corporate.

Originality and Plagiarism

Authors can guarantee that their writings are entirely unique and that any writing or words 
credited to another are properly referenced. Additionally, publications that had an impact on the 
nature of the finding reported in the manuscript should be acknowledged. The writers must certi-
fy that the manuscript has never been written before.

It is not permitted to copy text from other publications without correctly attributing the source 
(plagiarism) or to publish several papers with nearly identical material by the same writers 
(self-plagiarism). It is against the law to concurrently apply the same results to more than one 
Journal. It is prohibited for authors to present results collected from others as their own. Authors 
should consider the work of those who shaped the direction and course of their research.



Check plagiarism

The Catholic Science & Life (csl) will conduct a plagiarism check on all submitted papers using 
Turnitin’s program. The ijte only considers papers with less than 20% similarity index for publica-
tion. The Catholic Science & Life (csl) will immediately reject any paper that involves plagiarism.

Duplicate submission

The authors must certify that the manuscript is not being considered for publication elsewhere 
during submission.

Corrections and retractions

All writers are required to notify and collaborate with journal editors to retract or correct errors 
in published works expeditiously.

The Catholic Science & Life (csl) will withdraw articles if there is compelling proof that the con-
clusions are false, either as a consequence of deception (data fabrication) or dishonest (miscalcu-
lation); or in case the results were published elsewhere without properly referenced, consent, or 
explanation (redundant publication); or the study involves plagiarism or immoral analysis.

Employers bear the primary responsibility for combating study fraud. We will check with referees 
and the Editorial Team if we become aware of any possible misconduct. If evidence exists, we will 
remedy the situation by making fair corrections to the online Journal; refusing to consider future 
work by an author for a given period of time, and contacting affected writers and editors of other 
journals.

Confidentiality

Editors and editorial team/reviewers are not permitted to disclose details about a published 
manuscript to anybody but the relevant author, subscribers, prospective reviewers, other editorial 
advisors, and, if applicable, the publisher.

Publication Ethics

The Catholic Science & Life (csl) publishes papers that have been written within the framework 
of an appropriate research design. The relevant procedures must be followed. The editorial team 
and reviewers are tasked with the responsibility of monitoring these steps.

The editors and publishers are mindful of the ramifications of detecting research misconduct.

In the event of ethical violation or research misconduct, the Catholic Science & Life (csl) removes 
the article from its website and requests an explanation from the corresponding author within 
seven days. The Catholic Science & Life (csl) editorial team reviews the responses and makes the 
final decision on the report.

The Editorial Team and Publisher of the the Catholic Science & Life (csl) state unequivocally that 
any revisions, clarifications, retractions, or apologies will be published on the Journal’s website.



Reviewers’ responsibilities

Each reviewer makes a voluntary contribution to their time. Reviewers play a critical part in en-
suring the editorial decision-making process is as high-quality as possible.

Reviewers must have an impartial assessment of the paper based on their existing knowledge of 
the field, as well as previous research and literature. They are required to complete their evalua-
tions within the deadline specified when the request for review was accepted. This timeliness is 
critical in assisting writers in completing their manuscripts in a fair amount of time and in en-
suring that journal issues are published on time. Reviewers are required to notify the publisher of 
any significant resemblance to other articles they are aware of. They are obligated to maintain the 
confidentiality of all analysis materials. Additionally, reviewers are required to notify the editor 
whether they feel they may be in a position to profit from the review (for example, but not limit-
ed to, declaring any professional or personal relationship which might compromise the review).

Decisions of publication

The editors ensure that all manuscripts submitted for consideration of publication receive peer 
review by at least two experts. The Editor-in-Chief or managing editor is responsible for selecting 
manuscripts for publication from those sent to the journal, taking into account the work’s validi-
ty, value to academics and audiences, the views of critics, and all other applicable legal provisions 
including libel, copyright infringement, and plagiarism. When making this determination, the 
Editor-in-Chief or managing editor can consult with other editors or reviewers.



Khoa Học Công Giáo và Đời Sống
Catholic Science & Life

ISSN: 2771-1412

Tập 5 Số 4 (2025): Thần học Kitô Giáo
Vol. 5 No. 4 (2025): Theology of Christianity

 

Publisher: ICTE Press

Address: International Association of TESOL & Education 
                5243 Birch Falls Ln, Sugar Land, Texas, USA, 77479

https://doi.org/10.54855/10.54855/csl.2554
https://orcid.org/0000-0003-1876-8299


	CSL Cover
	Note
	csl-5-4-1
	Giới thiệu
	I. Ba chiều kích của đức tin Kitô giáo
	II. Đức Kitô – căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

	csl-5-4-2
	Giới thiệu
	1. Đức Kitô là “thước đo” định hình Giáo Hội
	2. Căn tính của Đức Kitô qui định căn tính của Giáo Hội
	3. Ngôi Vị Đức Kitô là nguyên mẫu cho mối Hiệp Thông Giáo Hội
	4. Đức Kitô là nguồn gốc của sứ vụ loan báo Tin Mừng
	Kết luận
	Tài liệu Tham Khảo
	Biodata

	csl-5-4-3
	Dẫn nhập
	1. Có nền tảng Thánh kinh và phù hợp với bối cảnh hiện tại
	2. Diễn tả đầy đủ các phạm trù cứu độ học “từ trên xuống” và “từ dưới lên”
	3. Trình bày biến cố Thập giá như là sự tiếp nối liên tục nhưng cũng là một sự thay đổi đột ngột so với các biến cố mầu nhiệm khác của Đức Kitô
	4. Để ý đến chiều kích Ba ngôi của Thập giá
	5. Cho thấy vai trò của cả Thiên Chúa lẫn con người trong biến cố Thập giá
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

	csl-5-4-4
	Dẫn nhập
	Xác định nội hàm của khái niệm dựa trên Thánh Kinh
	Kinh nghiệm nhân sinh
	Vai trò thần học
	Tính “thời sự”
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo

	csl-5-4-5
	Dẫn nhập
	Khái quát về khái niệm công bình trong thần học
	Vấn nạn  về sự công thẳng của Thiên Chúa
	Một số suy nghĩ và liên hệ thực tế
	Hoạt động của Giáo hội cho công bình
	Các vi phạm về công bình trong xã hội Việt Nam hiện tại
	Thập giá – điểm hội tụ của công bình và tình yêu
	Công bình và thương xót trong đời sống Giáo hội

	Kết luận
	Tài liệu tham khảo

	csl-5-4-6
	Dẫn nhập
	Phạm trù “tấn kịch”
	Tương quan kịch tính giữa trời và đất
	Bản chất của Giáo hội trong tương quan với thế giới
	Sự tiến bộ đích thực của thế giới
	Giáo hội dấn thân vào thế giới
	Động lực của việc dấn thân
	Hiện thân của Nước Trời giữa trần gian
	Gần bùn mà chẳng hôi tanh mùi bùn
	Vì sự tiến bộ đích thực của nhân loại và thế giới

	Kết luận
	Tài liệu tham khảo

	csl-5-4-7
	Đôi nét về lịch sử của thần học hoà giải
	Vấn nạn
	Nét đặc thù của khái niệm hoà giải
	Nền tảng của hoà giải nơi Ba Ngôi Thiên Chúa
	Hoạt động mục vụ hoà giải
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo

	csl-5-4-8
	Dẫn nhập
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo

	csl-5-4-9
	Dẫn nhập
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo

	csl-5-4-10
	Dẫn nhập
	Kết Luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

	csl-5-4-11
	Understanding and communicating
	Christological truths
	Modern Viet Nam
	Potentials and problems

	Conclusion
	References
	Biodata

	csl-5-4-12
	Dẫn nhập
	Vấn nạn
	Định nghĩa
	Diễn giải
	Lý giải
	Hình phạt do tội
	Vai trò của Giáo Hội
	Tiểu kết

	Lý giải theo văn hoá Việt Nam
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

	csl-5-4-13
	Dẫn nhập
	1. Sơ lược về cha Girolamo Maiorica
	Tiểu sử và công việc
	Nhân cách và tầm ảnh hưởng
	Các công trình chữ Nôm
	Chỗ đứng trong lịch sử ngôn ngữ và văn học Việt Nam
	Tiểu kết

	2. Sơ lược về cuốn Thiên Chúa Thánh Giáo Khải Mông
	Nguồn gốc xuất xứ
	Đặc điểm, cấu trúc
	Giá trị đối với đức tin người Việt
	Tiểu kết

	3. Những nét độc đáo của TCTGKM
	Bận tâm bảo toàn giáo lý chính thống
	Công thức hoá

	Bận tâm về các thực hành đạo đức
	Chuyện kể

	Bận tâm đến điều thính giả quan tâm
	So sánh, thí dụ


	4. Ngôn ngữ biểu trưng, chân lý đức tin và văn hoá Việt
	Vai trò của ngôn ngữ biểu trưng
	Ý nghĩa và vai trò của chuyện kể và thí dụ
	Chuyện kể
	Thí dụ

	Tiểu kết

	Kết luận
	Tài Liệu Tham Khảo Chính
	Phụ Lục
	Một số tài liệu viết về cha Girolamo Maiorica và các tác phẩm của ngài
	Một số tài liệu có đề cập đến cha Girolamo Maiorica và các tác phẩm của ngài

	Biodata

	csl-5-4-14
	Vấn đề
	Ý Chúa
	Tự do của con người
	Ý Chúa trong tương tác với tự do con người
	Phân định thiêng liêng
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

	csl-5-4-15
	1. Các cụm từ trên mới được hình thành và sai quy tắc tiếng Việt
	2. Lý do thay cụm từ "Chúa Giêsu" bằng cụm từ "Đức Giêsu"
	* Nhận xét

	3. Các cụm từ trên có thể phát xuất từ quan điểm sai lầm về chú giải Kinh Thánh và về thần học
	a. Các ý nghĩa của từ "Kurios"
	b. Ý nghĩa của từ "Chúa"
	c. Tại sao tránh dùng cụm từ "Chúa Giêsu" trong Tân Ước?

	Kết Luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

	Backcover

