
CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Một Số Câu Hỏi Về Việc Dùng Các Cụm Từ "Đức Giêsu", "Đức 

Maria"”. Khoa Học Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 133-139. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.255415  

Một Số Câu Hỏi Về Việc Dùng Các Cụm Từ "Đức Giêsu", "Đức Maria" 

Some Questions Regarding the Use of the Expressions “Jesus” and “Mary” 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.255415  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 22/09/2025  Revision: 11/12/2025 Accepted: 22/12/2025 Online: 22/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Lord Jesus; 

Đức Giêsu; Đức Maria; 

Christology 

Using the debate over how to render the name of Jesus in Vietnamese as 

a point of departure, this article explores broader issues in linguistics, 

biblical exegesis, and Christology within Vietnamese theological 

discourse. The author argues that recently popularized phrases such as 

“Đức Giêsu” and “Đức Maria” are both grammatically problematic in 

Vietnamese and discontinuous with long-standing Catholic usage. On 

the basis of classical lexicographical evidence and traditional ecclesial 

language, “đức” functions as an honorific attached to a title (e.g., “Đức 

Chúa Giêsu,” “Đức Mẹ Maria”), rather than directly to a personal name; 

therefore “Đức Giêsu/Đức Maria” should be avoided. The paper also 

examines exegetical claims about kyrios (Kurios) and notes that 

Vietnamese “Chúa” has a comparable semantic range, so systematically 

replacing “Chúa Giêsu” can carry unintended theological and pastoral 

consequences. The conclusion recommends returning to established 

forms while allowing contextual renderings in direct speech where 

appropriate. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Chúa Giêsu; 

Đức Giêsu; Đức Maria; 

Kitô học 

Bài viết lấy cuộc tranh luận về cách dịch tên Giêsu sang tiếng Việt 

làm điểm tựa để khảo sát rộng hơn các vấn đề ngôn ngữ học, chú 

giải Kinh Thánh và Kitô học trong bối cảnh thần học Việt 

Nam. Tác giả lập luận rằng các cụm từ mới như “Đức Giêsu”, 

“Đức Maria” vừa sai quy tắc tiếng Việt vừa đứt gãy truyền thống 

ngôn ngữ nhà đạo; theo các từ điển cổ, “đức” là tước hiệu gắn với 

danh xưng/tước vị, nên có thể nói “Đức Chúa Giêsu”, “Đức Mẹ 

Maria”, nhưng không nên nói “Đức Giêsu” hay “Đức Maria”. Bài 

viết cũng phân tích các lập luận dựa trên kyrios (Kurios) và cho 

thấy “Chúa” trong tiếng Việt có phổ nghĩa tương tự, vì thế việc 

loại bỏ “Chúa Giêsu” có thể dẫn đến hệ quả chú giải và mục vụ 

đáng lo ngại. Kết luận đề nghị trở lại các cách gọi truyền thống, 

đồng thời linh hoạt theo ngữ cảnh đối thoại trong bản văn Kinh 

Thánh. 

https://doi.org/10.54855/csl.255415
mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.255415


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 134 

1. Các cụm từ trên mới được hình thành và sai quy tắc tiếng Việt 

- Từ điển Dictionarium Annamiticum Lusitanum et Latinum (quen gọi tắt là từ điển Việt Bồ La) 

do cha Alexandro de Rhodes (cha Đắc Lộ) viết và được Bộ Truyền Giáo của Toà Thánh xuất 

bản năm 1651 cho rằng "đức" là tước hiệu cao quý danh giá tột bậc (cf. Ibid., 240: "đức: titulo 

de grande bonra: titulus summi honoris"), đồng thời đưa ra các ví dụ như: "đức chúa blời", "đức 

chúa Iesus", "đức Chúa bà Maria", "đức thánh thien thần", v.v. (chúng tôi viết lại các chữ theo 

nguyên dạng như bản in). 

- Từ điển Dictionarium Anamitico-Latinum của cha J. L. Taberd, xuất bản năm 1838 (có tên 

tiếng Việt là Nam Việt Dương Hiệp Tự Vị; quen gọi tắt là từ điển Taberd) cũng định nghĩa như 

thế và đưa ra các ví dụ tương tự (cf. Ibid., 152: "Đức Chúa Trời", "Đức Chúa bà", "Đức Chúa"– 

với nghĩa là Rex, vua, "Đức lậnh", "Đức ông" – với nghĩa là titulus filiorum regis, tước gọi các 

con của vua, v.v.). 

- Từ điển Tiếng Việt của các soạn giả Nguyễn Kim Thản, Hồ Hải Thuỵ, Nguyễn Đức Dương, 

do NXB Văn hoá Sài Gòn xuất bản năm 2005, trang 618 viết: "đức ... II. dt, cũ Từ dùng đặt 

trước dt. chỉ thần thánh hoặc người có địa vị cao quí trong xã hội phong kiến để tỏ lòng tôn 

kính khi nói đến (thường viết hoa): Đức Phật, Đức Chúa Trời, Đức vua, Đức thánh cha (= đức 

giáo hoàng)". 

Tóm lại, dựa vào các ví dụ của các từ điển cổ và dựa vào định nghĩa của từ điển hiện đại, chúng 

ta có thể kết luận rằng từ "đức" có thể được thêm vào một danh từ (vốn đã là một tước), để làm 

thành một tước hiệu cao quý tột bậc. Nói cách nôm na, khi dùng từ "đức", chúng ta nên hỏi 

ngay "đức gì?", và câu trả lời có thể là "đức ông", "đức bà", "đức mẹ", "đức cha", v.v. Câu hỏi 

không thể là "đức ai?" hoặc "đức nào?", để câu trả lời có thể là "đức Nguyễn Văn A". Chỉ khi 

xác định là "đức ông" hay "đức bà" thì câu hỏi mới có thể là "đức ông nào?", "đức bà nào?" và 

câu trả lời có thể là "đức ông Nguyễn Văn B" hay "đức bà Nguyễn Thị C".  

Như vậy, chúng ta có thể có các cụm từ như "Đức Chúa", "Đức Chúa Giêsu", "Đức Kitô", "Đức 

Kitô Giêsu", "Đức Mẹ", "Đức Bà", "Đức Mẹ Maria", v.v. nhưng không thể có các cụm từ như 

"Đức Giêsu" hay "Đức Maria" (Cha Stêphanô Huỳnh Trụ có ý kiến tương tự như trên; cf. 

http://www.simonhoadalat.com/HOCHOI/MucVu/78Duc.htm). Các bản văn nhà đạo đầu tiên 

bằng tiếng Việt do cha Girolamo Maiorica viết vào đầu thế kỷ XVII bằng chữ Nôm đã luôn 

dùng các cụm từ "Đức Chúa Giêsu", "Đức Bà Maria" hay "Đức Bà". Ngay cả ở thế kỷ XX, khi 

đề cập đến Thiên Chúa, Chúa Giêsu và Đức Mẹ, các bản dịch Kinh Thánh và các sách nhà đạo 

cho tới những thập niên gần đây, vẫn dùng các cụm từ như được ví dụ trong từ điển Việt Bồ La: 

"Đức Chúa Trời", "Đức Chúa Giêsu" hay "Chúa Giêsu", "Đức Bà Maria" hay "Đức Mẹ Maria". 

Thế thì tại sao gần đây lại xuất hiện rộng rãi các cụm từ như "Đức Giêsu" và "Đức Maria", 

vốn vừa sai quy tắc tiếng Việt, vừa không trung thành với truyền thống ngôn ngữ nhà đạo? 

Chúng ta cùng tìm hiểu điều này. 

2. Lý do thay cụm từ "Chúa Giêsu" bằng cụm từ "Đức Giêsu" 

Chúng tôi không hoàn toàn biết hết mọi lý do mà cụm từ "Đức Giêsu" được chọn để dịch Kinh 

Thánh trong các thập niên gần đây thay cho từ "Chúa Giêsu", nhưng nhân dịp đối thoại với một 

vị về việc có nên dùng cụm từ "Đức Maria" hay không, chúng tôi biết một số lý do sau (chúng 

tôi xin lấy một ít nội dung, viết gần như nguyên văn, của cuộc đối thoại đặc thù này làm bối 

cảnh và tiền đề cho những lập luận sẽ trình bày ở các mục sau): 

- Những người chọn cụm từ "Đức Giêsu" có thể biết đây là từ được hình thành không theo đúng 

quy tắc tiếng Việt, không đúng với truyền thống sử dụng từ ngữ trong đạo Công giáo, nhưng 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 135 

cho rằng theo quy luật ngôn ngữ thì dùng quen lâu ngày sẽ trở thành đúng. Họ "đánh liều" và 

sẵn sàng "đánh đổi" như thế vì nghĩ rằng cụm từ "Đức Giêsu" sẽ tốt hơn về mặt thần học và 

chú giải Kinh Thánh. Đâu là lý do về mặt thần học và chú giải Kinh Thánh? 

- Vị đó cho rằng không nên dùng từ "Chúa Giêsu" trong Kinh Thánh vì "trong Kinh Thánh 

không phải lúc nào Giêsu cũng là Chúa (Kyrios)", rằng "tước này được ban sau Phục Sinh (cf. 

Cv 2,36), rằng "sau Phục Sinh mới rõ tước này hơn (cf. Pl 2,6-11)", rằng "Khi viết sách thánh, 

các thánh sử (thí dụ Gioan vào năm 90)  đã tin Đức Giê su là Thiên Chúa. Nhưng Tân Ước 

đang kể câu chuyện lịch sử của những năm 28-30. Không thể để niềm tin vào thần tính của năm 

90 lấn át nhân tính của ông Giêsu năm 28. Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh 

năm 30. Từ 30 đến 90 là một đoạn đường dài. Chúa (kyrios) là một tước ngang với Theos (theo 

LXX), tước này được ban sau phục sinh (Cv 2,36)". 

 

* Nhận xét 

Thú thật, chúng tôi chưa hiểu rõ lắm luận lý logic của các lập luận trên, nên xin có một vài nhận 

xét về logic của các lập luận trên như sau: 

o Như vậy việc dùng "Đức Giêsu" là nhằm mục đích tránh dùng "Chúa Giêsu" trong Kinh 

Thánh, vì những những lý do mang tính chú giải Kinh Thánh và thần học. Chúng ta sẽ 

bàn đến điều này sau. 

o Các lý do đưa ra lý giải việc dùng cụm từ "Đức Giêsu" như trên không hề liên quan gì 

đến hay bào chữa cho việc dùng cụm từ "Đức Maria". Vậy đâu là lý do dùng một cụm 

từ sai – "Đức Maria" – thay cho các cụm từ truyền thống "Mẹ Maria" hay "Đức Mẹ 

Maria"? 

o Các lý do trên chỉ lý giải việc tránh dùng từ "Chúa Giêsu" trong Kinh Thánh, chứ không 

lý giải cho việc tránh dùng từ "Chúa Giêsu" trong sách giáo lý, các tài liệu Giáo Hội, 

các bài viết thần học hay kinh nguyện hằng ngày. Đâu là lý do dùng một từ sai – "Đức 

Giêsu" – cách rộng rãi trong các sách nhà đạo hiện nay, thay thế cho cụm từ truyền 

thống "Chúa Giêsu" hay "Đức Chúa Giêsu"? 

Nếu vấn đề chỉ là chọn lựa từ ngữ thôi, thì dù cụm từ "Đức Giêsu" hay "Đức Maria" có sai quy 

tắc tiếng Việt và cắt đứt với truyền thống từ ngữ Công giáo, cũng vẫn không là vấn đề nghiêm 

trọng lắm. Người ta vẫn có thể phớt lờ và cho rằng, "ngôn ngữ ấy mà, cứ dùng quen thì thành 

đúng quy tắc thôi". Chúng tôi cũng sẽ không viết bài này nếu vấn đề chỉ là sai lầm về mặt quy 

tắc ngôn ngữ. Điều chúng tôi e rằng nghiêm trọng hơn rất nhiều đó là hàm ý và hệ luận có thể 

có về mặt thần học cũng như về mặt chú giải Kinh Thánh của việc chọn cụm từ "Đức Giêsu" 

thay cho "Chúa Giêsu". 

3. Các cụm từ trên có thể phát xuất từ quan điểm sai lầm về chú giải Kinh Thánh 

và về thần học 

a. Các ý nghĩa của từ "Kurios" 

Để trả lời cho câu của vị mà chúng tôi đối thoại: "Chúa (kyrios) là một tước ngang với Theos 

(theo LXX), tước này được ban sau phục sinh (Cv 2,36)", chúng tôi xin trình bày các dữ kiện 

như sau: 

- Đây là một từ có nguồn gốc thế tục, áp dụng cho việc gọi các tôn chủ hay bậc quân 

vương. Cựu Ước (bản LXX) dùng từ này mỗi khi đề cập đến Đức Chúa YHWH, nhưng 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 136 

không dành riêng từ này cho Ngài, mà vẫn giữ các cách dùng thế tục của nó, tức dùng 

nó để gọi những con người tôn quý (cf. 1Sm 1, 15.26).  

- Như thế nói "Kurios là tước ngang với Theos" là cách nói không chính xác, chưa phân 

biệt ngữ dụng và ngữ nghĩa. Kurios là danh từ chung có nghĩa là Tôn Chủ, là cách mà 

người Do Thái gọi Đức Chúa YHWH (vốn là tên riêng của Ngài), trong khi Theos là 

danh từ riêng, chỉ về Đấng Tối Cao. Ngữ nghĩa của các từ Kurios, YHWH và Theos theo 

Kinh Thánh là khác nhau, nhưng chúng có cùng ngữ dụng. 

- Tân Ước cũng tương tự như thế, áp dụng từ "Kurios" chỉ về Thiên Chúa, chỉ về Chúa 

Giêsu nhưng vẫn dùng từ này để gọi những con người khác (cf. Mt 27,63; 10,24). 

- Có ý kiến cho rằng khi thánh Phaolo gọi Chúa Giêsu là "Kurios" thì thánh nhân cố ý 

gọi Ngài bằng tước hiệu mà Cựu Ước gọi Đức Chúa YHWH, như thế là đặt Ngài đồng 

hàng với Đức Chúa YHWH (cf. Pl 2,10). Tuy nhiên, trong Tân Ước cũng có chỗ dùng 

từ "kurios" này cho Chúa Giêsu, nhưng không có nghĩa ám chỉ về thần tính của Ngài, 

mà chỉ là cách gọi tôn trọng mang tính thế tục thông thường (cf. Ga 4,11). 

Tóm lại, từ "kurios" không phải chỉ được áp dụng cho Chúa Giêsu khi tác giả Kinh Thánh cố ý 

làm nổi bật thần tính của Ngài, mà có thể được áp dụng cho Ngài như một bậc tôn quý.  

b. Ý nghĩa của từ "Chúa" 

Trong tiếng Việt, từ "chúa" cũng có ý nghĩa hoàn toàn tương tự như từ "Kurios", cũng có nguồn 

gốc thế tục (vd: Chúa Trịnh, Chúa Nguyễn), được dùng đặc biệt cho Thiên Chúa và Chúa Giêsu, 

nhưng không loại trừ nghĩa thế tục của nó.  

Chúng ta cũng cần phân biệt giữa "Chúa" và "Thiên Chúa", hai từ này có cùng ngữ dụng trong 

ngôn ngữ Công Giáo, nhưng khác ngữ nghĩa: "Thiên Chúa" (Deus) là danh từ riêng, chỉ về 

Đấng Tối Cao, còn "Chúa" (Dominus) là tước hiệu mà chúng ta gọi Ngài, vì Ngài thực sự là 

Chủ Tể đích thực của mọi loài. Thiên Chúa đúng phải được gọi là "Chúa", nhưng từ "Chúa" tự 

nó không mang nghĩa là Thiên Chúa (Deus), mà mang nghĩa là "Chủ Tể".  

Tương tự, từ "Chúa Giêsu" (Dominus Iesu = the Lord Jesus) không tức khắc hay tự nó mang 

nghĩa "Chúa Giêsu là Thiên Chúa" (vốn là một câu: Dominus Iesus Deus est = the Lord Jesus 

is God), mà chỉ có nghĩa "Ngài Giêsu là Chủ Tể". Dĩ nhiên, trong quan niệm Kitô giáo, chỉ 

Thiên Chúa mới là Chủ Tể đích thực, vậy Chủ Tể Giêsu dĩ nhiên là Thiên Chúa, nhưng tự nó, 

cụm từ "Chúa Giêsu" không có nghĩa tức khắc ngay là Ngài là Thiên Chúa. Cụm từ "Chúa 

Giêsu" và câu "Chúa Giêsu là Thiên Chúa" có cùng ngữ dụng, nhưng khác ngữ nghĩa. 

c. Tại sao tránh dùng cụm từ "Chúa Giêsu" trong Tân Ước? 

Chúng ta cùng tìm hiểu ý nghĩa của lập luận "trong Kinh Thánh, không phải lúc nào Giêsu cũng 

là Chúa (Kyrios)"? Người nói câu này không nói rõ nghĩa câu đó là gì, nên chúng ta cần phải 

suy xét từng nghĩa của nó. Câu đó có thể có nhiều nghĩa sau: 1) Không phải lúc nào cũng có từ 

Kurios đi liền với danh Giêsu hay áp dụng trực tiếp cho danh Giêsu; 2) Không phải lúc nào các 

thánh sử cũng cho rằng Ngài là Chúa, mà chỉ đề cập về Ngài như một nhân vật lịch sử bình 

thường; 3) Không phải lúc nào Ngài Giêsu cũng là Chúa. Như vậy câu đó có thể có các nghĩa 

liên quan tới từ ngữ (Kurios), tới quan niệm của thánh sử và tới chính căn tính Chúa Giêsu. 

Chúng ta lần lượt tìm hiểu từng nghĩa đó. 

Thứ nhất, chúng tôi không cho rằng khi nào có từ Kurios đi liền với danh Giêsu hoặc áp dụng 

trực tiếp cho danh ấy, thì lúc đó mới nên dịch ra tiếng Việt là "Chúa Giêsu". Về mặt luận lý 

logic, chính các bản văn hiện tại có theo logic của câu nói trên chăng? Tức là khi nào có từ 

Kurios thì dịch là "Chúa Giêsu", khi nào không có từ Kurios thì dịch là "Đức Giêsu" chăng, 

hay dịch đại trà là "Đức Giêsu" và hoàn toàn vắng bóng từ "Chúa Giêsu"? 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 137 

Chúng ta đều biết, khác với tiếng Việt, tiếng nước ngoài không phải lúc nào họ cũng kèm tước 

hay kiểu gọi một người vào tên của người ấy (vd: Mr. Smith, Teacher Smith), mà chỉ dùng tên 

trống trơn của người đó mà thôi (vd: Smith). Khi không có kiểu gọi đi kèm như Mr. hay Teacher 

thì lúc đó không có nghĩa Smith không được xem là Mr. hay Teacher. Tương tự, khi không có 

từ Kurios đi kèm với danh Giêsu thì không có nghĩa là Ngài Giêsu lúc đó không phải là Kurios 

hay không được gọi là Kurios, đến nỗi không nên dịch là "Chúa Giêsu" (!). 

Thứ hai, khẳng định cho rằng "không phải lúc nào thánh sử cũng cho rằng ngài Giêsu là Chúa" 

cũng được phản ánh ở các câu nói khác của vị mà chúng tôi đối thoại: "Khi viết sách thánh, các 

thánh sử (thí dụ Gioan vào năm 90)  đã tin Đức Giê su là Thiên Chúa. Nhưng Tân Ước đang kể 

câu chuyện lịch sử của những năm 28-30. Không thể để niềm tin vào thần tính của năm 90 lấn 

át nhân tính của ông Giêsu năm 28. Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh năm 30". 

Các khẳng định trên vừa không chắc chắn về mặt chú giải, vừa sai lầm về mặt thần học. Chắc 

chắn các tác giả Tân Ước khi bắt tay viết các bản văn, họ đã có kinh nghiệm đức tin Phục Sinh, 

nên trong tâm thức họ Ngài Giêsu lúc nào cũng là Chúa của họ và là Thiên Chúa. Họ viết câu 

chuyện về Chúa Giêsu với tâm tình đức tin. Xét như thế, chúng ta khó có thể hiểu luận lý logic 

của các câu "Không thể để niềm tin vào thần tính của năm 90 lấn át nhân tính của ông Giêsu 

năm 28. Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh năm 30" là gì.  

Có thể ý của vị đó là thế này: Liệu rằng có khi nào các tác giả Tân Ước "đóng ngoặc" đức tin 

Phục Sinh của họ, và chỉ "kể câu chuyện lịch sử", tức là chỉ mô tả ngài Giêsu như một nhân vật 

lịch sử bình thường chăng?  

Câu hỏi như thế giả định có sự đối kháng và loại trừ giữa quan niệm "Ngài Giêsu là Chúa" và 

"ngài Giêsu là người bình thường". Rõ ràng không thể có chuyện các thánh sử như Gioan "giả 

bộ" rằng mình chưa có đức tin Phục Sinh và viết lại câu chuyện thầy Giêsu hoàn toàn với cái 

nhìn lịch sử mà thôi. Thực ra, các thánh sử, từ Marco đến Gioan đều kết hợp hài hoà giữa 1) 

việc mô tả Chúa Giêsu như là người thực sự và 2) việc rao giảng Ngài là Chúa đích thực và là 

Thiên Chúa. Với Rudolf Bultmann, chúng ta đều biết các sách Phúc Âm, tuy chứa đựng nhiều 

dữ kiện lịch sử, không phải là các sách lịch sử thuần tuý theo kiểu khoa học lịch sử ngày nay, 

mà là lời rao giảng Tin Mừng để con người được cứu độ. Các thánh sử không hề có ý mô tả 

một con người thuần tuý theo lịch sử, mà luôn kể câu chuyện lịch sử để rao giảng về vị Chúa 

Phục Sinh. Thế nên, mô tả Ngài Giêsu là người thực sự hoàn toàn không có nghĩa cho rằng 

Ngài không phải là Chúa và ngược lại. Đối với các sách Phúc Âm, không có sự tách rời giữa 

đức tin và lịch sử, mà ngược lại, có sự kết hợp hài hoà này giữa trình thuật lịch sử và lời rao 

giảng đức tin.  

Từ "Chúa Giêsu" trong tiếng Việt diễn tả tuyệt vời quan niệm này của các thánh sử: kể câu 

chuyện và rao giảng về nhân vật Giêsu, Đấng hoàn toàn là người, nhưng cũng là Chúa đích 

thực và là Thiên Chúa. Xin nhắc lại, như trên đã nói, từ "Chúa Giêsu" có ngữ nghĩa Ngài là tôn 

chủ, cao quý, đáng kính trọng, nhưng cũng có ngữ dụng trong giới Công giáo hàm ý rằng Ngài 

là Chủ Tể đích thực và vì thế là Thiên Chúa. Trong khi đó, từ "Đức Giêsu" vừa cụt cẫng, sai 

quy tắc, vừa không có nghĩa tôn chủ, vừa không có hàm ý Ngài là Thiên Chúa, biến mô tả của 

thánh sử trở thành mô tả thuần tuý lịch sử, và đánh mất chiều kích rao giảng của bản văn Phúc 

Âm. 

Thứ ba, có lúc nào Ngài Giêsu chưa là Chúa chăng? Trong trường hợp này, ý nghĩa của câu 

trên tương đương với ý nghĩa của các câu còn lại của vị mà chúng tôi đối thoại ở trên: "tước 

này được ban sau Phục Sinh (cf. Cv 2,36), rằng "sau Phục Sinh mới rõ tước này hơn (cf. Pl 2,6-

11)". 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 138 

Nếu tìm hiểu sâu xa, khẳng định "trong Phúc Âm, không phải lúc nào Giêsu cũng là Chúa" có 

thể bị ảnh hưởng bởi các tác giả nhấn mạnh đến "Kitô học hai bước" trong các sách Tân Ước. 

Một số tác giả Kinh Thánh chỉ ra rằng, có dấu vết của một quan niệm Kitô học cổ xưa (xuất 

hiện trước những năm 50) cho rằng Ngài Giêsu được nâng lên là Chúa chỉ sau khi Phục Sinh, 

còn trước đó Ngài chỉ là người thường thấp bé. Kitô học này quen được gọi là "Kitô học hai 

bước" (cf. Raymond Brown, An Introduction to New Testament Christology (New York, 1994), 

112-115). Nhưng đây không phải là dòng Kitô học duy nhất trong Tân Ước, vốn có thể còn có 

một dòng Kitô học cổ xưa hơn (vào những năm 30), cho rằng Ngài Giêsu chỉ là Chúa khi tái 

lâm và các Kitô học khác cho rằng Ngài là Chúa từ khi chịu phép rửa, hoặc từ khi sinh ra, hoặc 

từ đời đời (cf. Ibid., 110-152). Việc quá nhấn mạnh dòng "Kitô học hai bước" và áp đặt nó trên 

toàn bộ Tân Ước có thể phản ánh một quan niệm Kitô học thấp (tiếng Anh: low christology), 

sai lạc. 

Quả thế, chính tác giả Raymond Brown cho rằng Kitô học hai bước có thể là ý (mà các nhà chú 

giải cho như thế) của một số công thức rời rạc, chứ không phải là ý của toàn bộ bản văn Tân 

Ước chứa đựng các công thức đó (cf. Ibid., 114, footnote 177). Thánh Luca và thánh Phaolo, 

dù tường thuật lại một số công thức mang dấu vết của "Kitô học hai bước" đó, nhưng không hề 

có ý cho rằng sau Phục Sinh, Ngài Giêsu mới trở thành Chúa hay Mêsiah, điều trước đây Ngài 

chưa là, mà chỉ có ý nói rằng, với Phục Sinh, Ngài được mạc khải là Chúa, điều mà Ngài vẫn 

luôn luôn là từ trước (cf. Ibid., 115). Nói cách khác, khi các thánh sử tường thuật lại một số 

công thức có vẻ là "Kitô học hai bước", các ngài có ý nói về sự thay đổi trong quan niệm của 

các môn đệ về Chúa Giêsu chứ không phải về sự thay đổi trong căn tính của Ngài. 

Như vậy, còn lại một vấn đề là: liệu người đương thời và các môn đệ khi theo Chúa Giêsu khi 

sinh thời, có gọi Ngài là Chúa chăng? (Vấn đề này được phản ánh trong câu nói của vị mà 

chúng tôi đối thoại: "Chẳng thể tin thần tính của Giêsu trước phục sinh năm 30"). Có thể là 

không (nhất là theo nghĩa hậu Phục Sinh) mà cũng có thể là có nếu như họ tôn quý Ngài (ở một 

số chỗ, thánh sử minh nhiên đặt từ kurios lên miệng người đương thời khi họ thưa chuyện với 

Ngài, với nghĩa thế tục thông thường, vd: Ga 4,11). Quả thật là các môn đệ khi đi theo Chúa 

Giêsu khi sinh thời, chưa thể nhận ra rõ ràng thần tính Ngài hay thậm chí tính tôn quý của Ngài 

như là Chúa; các thánh sử nhiều lần cho thấy rõ ràng điều đó. Nhưng câu hỏi này không liên 

quan lắm tới đề tài chúng ta đang bàn, là khi gặp từ "Iesus" trong Tân Ước, nên dịch sang tiếng 

Việt là "Chúa Giêsu" hay "Đức Giêsu". Vì thực tế, đa số danh Giêsu được đề cập qua lời trình 

thuật của tác giả sách Thánh, không phải trên môi miệng người đương thời hay các môn đệ 

của Ngài. Trong một số ít trường hợp mà danh Giêsu xuất hiện trên môi miệng người đương 

thời khi họ gọi Ngài hay thưa chuyện với Ngài (vd: Mc 10,47), chúng ta có thể dịch là "Thầy 

Giêsu", "Ngài Giêsu" hoặc "Ông Giêsu". 

Có ý kiến cho rằng từ "thầy" hạn hẹp vì chỉ nói lên đặc tính dạy dỗ của Chúa Giêsu, nhưng thực 

ra trong tiếng Việt, từ "thầy" không chỉ dành cho giáo viên, mà còn cho thầy tu, thầy cúng, thầy 

bói, thầy thuốc, v.v. tức là cho các vị tu hành, giới chức tôn giáo, các kiến nhân hay các vị chữa 

lành, v.v. Nói cách khác, từ "thầy" có phổ nghĩa rất rộng, là cách nói tôn quý dành cho các bậc 

chân tu, làm điều ích lợi cho con người, xã hội. 

Kết Luận 

Cụm từ "Đức Giêsu" vừa sai quy tắc tiếng Việt, vừa là sự thay đổi so với truyền thống 400 năm 

của ngôn ngữ Công Giáo mà lại có thể đến từ những sai lầm về chú giải Kinh Thánh và thần 

học. Hơn nữa, về mặt mục vụ, từ đó, cố ý hay vô ý, có thể làm cho độc giả lầm tưởng "Đức 

Giêsu", theo cái nhìn Công Giáo, cũng chỉ tương đương như "Đức Phật", "Đức Khổng" mà thôi. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 139 

Bàn luận trên đây lấy bối cảnh và tiền đề là tranh luận về việc dùng cụm từ "Đức Giêsu" hay 

"Chúa Giêsu", nhưng chủ yếu giúp chúng ta tìm hiểu kỹ hơn một số vấn đề về luận lý logic, 

ngữ học, Kinh Thánh và Kitô học trong Tân Ước. Hy vọng một số phân biệt nêu trên về các 

vấn đề, các khái niệm và từ ngữ có thể giúp chúng ta có những bàn luận rõ ràng và hiệu quả 

hơn về những chủ đề khác nữa.  

 

Tài liệu tham khảo 

2 Cr 5, 21. Retrieved from https://cursillosaigon.org/sung-dao/loi-chua-cn/3518-bai-doc-2-

chua-nhat-iv-mua-chay-nam-c-2cr-5-17-21-31-03-2019  

John 4, 11. Retrieved from https://augustino.net/tin-mung-theo-thanh-gio-an-chuong-4  

Matthew 27,63; 10, 24. Retrieved from https://bible.usccb.org/bible/matthew/27  

Mark 10, 47. Retrieved from https://bible.usccb.org/bible/mark/10  

Raymond Brown, An Introduction to New Testament Christology (New York, 1994), 112-115 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) do 

trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần 

học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại 

chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society 

of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of 

Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

https://cursillosaigon.org/sung-dao/loi-chua-cn/3518-bai-doc-2-chua-nhat-iv-mua-chay-nam-c-2cr-5-17-21-31-03-2019
https://cursillosaigon.org/sung-dao/loi-chua-cn/3518-bai-doc-2-chua-nhat-iv-mua-chay-nam-c-2cr-5-17-21-31-03-2019
https://augustino.net/tin-mung-theo-thanh-gio-an-chuong-4
https://bible.usccb.org/bible/matthew/27
https://bible.usccb.org/bible/mark/10

	1. Các cụm từ trên mới được hình thành và sai quy tắc tiếng Việt
	2. Lý do thay cụm từ "Chúa Giêsu" bằng cụm từ "Đức Giêsu"
	* Nhận xét

	3. Các cụm từ trên có thể phát xuất từ quan điểm sai lầm về chú giải Kinh Thánh và về thần học
	a. Các ý nghĩa của từ "Kurios"
	b. Ý nghĩa của từ "Chúa"
	c. Tại sao tránh dùng cụm từ "Chúa Giêsu" trong Tân Ước?

	Kết Luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

