
CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính. 2025. “Hướng Đến Một Thần Học Quân Bình Về Thập Giá”. Khoa Học Công 

Giáo và Đời Sống, 5(4): 21–31. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25543  

Hướng Đến Một Thần Học Quân Bình Về Thập Giá 

Toward a Balanced Theology of the Cross 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25543  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 11/09/2025  Revision: 14/12/2025 Accepted: 16/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Theology of 

the Cross; Theological 

method; “Top-down–

bottom-up” soteriology; 

Trinitarian dimension; 

“Short-circuit” in 

interpretation 

The article aims to develop a balanced theology of the Cross, 

emphasizing a sound interpretive method rather than an 

exhaustive account of soteriological content. In response to 

modern critiques that the Cross fosters defeatism or even 

legitimizes violence, the author argues for rediscovering its 

meaning through dialogue with contemporary human experience. 

Five guiding principles are outlined: (1) grounding reflection in 

Scripture while remaining attentive to the present context; (2) 

articulating both “top-down” and “bottom-up” soteriological 

categories with Christ’s mediating role at the center; (3) 

interpreting the Cross within a relationship that is both 

continuous and “discontinuous” with the Incarnation, Jesus’ life 

and mission, and the Resurrection; (4) attending to the 

Trinitarian dimension of the Cross; and (5) clearly distinguishing 

the responsibilities of God, Jesus, and human beings to avoid a 

“short-circuit” in explanation. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Thần học 

Thập Giá; Phương pháp 

thần học; Cứu độ “từ 

trên xuống–từ dưới lên”; 

Chiều kích Ba Ngôi; 

“Đoản mạch” trong giải 

thích 

Bài viết hướng đến một thần học quân bình về Thập Giá, nhấn 

mạnh phương pháp đọc–hiểu hơn là triển khai toàn bộ nội dung. 

Trước các phê phán cho rằng Thập Giá nuôi dưỡng yếm thế hoặc 

bạo lực, tác giả kêu gọi tái khám phá ý nghĩa Thập Giá trong đối 

thoại với kinh nghiệm nhân sinh. Bài viết phác thảo năm nguyên 

tắc: (1) đặt nền trên Thánh Kinh và bối cảnh hiện tại; (2) diễn tả 

các phạm trù cứu độ “từ trên xuống” và “từ dưới lên” với vai trò 

trung gian của Đức Kitô; (3) hiểu Thập Giá trong tương quan vừa 

liên tục vừa “bất liên tục” với Nhập Thể, đời sống–sứ vụ và Phục 

Sinh; (4) lưu ý chiều kích Ba Ngôi; (5) phân định trách nhiệm 

của Thiên Chúa, Đức Giêsu và con người để tránh “đoản mạch” 

trong giải thích. 

mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25543


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 22 

Dẫn nhập 

Biểu tượng Thập giá luôn được coi là bộ mặt của Kitô giáo. Biểu tượng đó hiện diện ở mọi 

nơi chốn và hành vi phượng tự Kitô giáo. Nguyên do là vì, trong đức tin và giáo huấn Kitô 

giáo, biến cố Thập giá chiếm một chỗ hết sức đặc biệt. Biến cố này là nguồn khơi mào đức tin 

của các môn đệ đầu tiên của Chúa Giêsu. Sau khi đã từng đặt dấu hỏi nghiệt ngã cho niềm hy 

vọng của họ (x. Lc 24,13-27), biến cố này đã làm nở hoa trong họ một đức tin “không muốn 

biết đến chuyện gì khác ngoài Đức Giêsu Kitô, mà là Đức Giêsu Kitô chịu đóng đinh vào 

Thập giá” (1Cr 2,2). Là biến cố bao gồm cuộc thương khó, cái chết và sự Phục sinh của Đức 

Giêsu Kitô, nó đã và đang là yếu tố căn bản và thiết yếu của lời rao giảng của Kitô giáo ngay 

từ lúc khởi đầu (x. 1Cr 15,3-4). Không chỉ là dữ kiện của lịch sử, biến cố này đã trở thành dữ 

kiện của đức tin Kitô giáo. 

Tuy nhiên, thật không dễ để hiểu ra ý nghĩa của Thập giá. Đối với nhiều người thời nay, Thập 

giá Đức Kitô là một điều đáng xấu hổ và việc Kitô hữu tôn kính Thập giá là một hiện tượng 

tôn giáo tiêu cực, thể hiện cũng như nuôi dưỡng tâm lý yếm thế và ấu trĩ. Một số người cho 

rằng phượng tự Kitô giáo liên quan đến Thập giá khuyến khích tâm lý khổ dâm nơi những 

người bị áp bức, làm kiệt quệ ý chí đấu tranh nhằm thay đổi cuộc sống của họ. Một số người 

khác thì lại cho rằng đây là một cơ chế xả nén của tâm lý bị ám ảnh bởi tội ác giết cha xảy ra 

ở thời đầu của lịch sử nhân loại. Ngay cả trong Giáo Hội, nhiều người không hiểu tại sao Đức 

Kitô phải chết thì loài người mới được cứu độ hoặc tại sao chúng ta phải tiếp tục chiêm ngắm 

Đức Kitô đau khổ và chịu chết trong khi Người đã sống lại trong vinh quang. Nhiều Kitô hữu 

cho rằng Thập giá đơn thuần là hậu quả của sự tàn ác của con người và vì thế vô nghĩa hoặc 

chỉ mang lại sự tàn khốc. Vì thế, rao giảng về Thập giá không tương hợp với đức tin vào một 

Thiên Chúa giàu lòng nhân hậu từ bi. Một số Kitô hữu khác thì cho rằng việc giải thích Thập 

giá như là hy lễ xá tội chỉ giúp duy trì não trạng hướng về bạo lực, vì lối giải thích như thế 

trình bày hình ảnh một Thiên Chúa giận dữ, luôn sẵn sàng trả thù khi bị xúc phạm. 

Những vấn nạn trên cho thấy nhu cầu cần phải khảo sát và tái khám phá ý nghĩa của Thập giá 

Đức Kitô. Thần học về Thập giá, tuy đã được các tác giả lớn trình bày, vẫn cần phải được trau 

dồi và làm cho thiết thực hơn. Bài viết này có mục đích đóng góp một phần nhỏ bé vào tiến 

trình suy tư về ý nghĩa Thập giá. Tuy nhiên, vì giới hạn của bài viết, người viết chỉ xin đề cập 

đến vấn đề về phương pháp hơn là về nội dung của thần học Thập giá. Vì thế, bài viết không 

đi vào khảo sát trực tiếp hay trình bày một luận giải về ý nghĩa Thập giá, nhưng chỉ phác thảo 

một số nguyên tắc chung và căn bản cho một bàn luận thần học đầy đủ, quân bình về Thập 

giá.  

 

1. Có nền tảng Thánh kinh và phù hợp với bối cảnh hiện tại 

Như mọi bàn luận thần học khác, thần học Thập giá cần phải thiết lập sự cân bằng giữa hai 

cực: dữ kiện đức tin và dữ kiện của kinh nghiệm nhân sinh hiện tại. 

Tác giả Jared Wicks gọi hai hoạt động căn bản của phương pháp thần học là “chú tâm lắng 

nghe” và “tích cực nghiên cứu, diễn tả ý nghĩa của điều đã nghe”1. Hoạt động thứ nhất có đối 

tượng là Lời Thánh kinh, được lưu truyền trong Truyền thống Kitô giáo và được Huấn quyền 

chính thức của Giáo hội dạy. Hoạt động thứ hai – làm sáng tỏ và diễn giải ý nghĩa của Lời – 

được thực hiện trong đời sống đức tin cá nhân và cộng đoàn. Thần học gia Bernard Lonergan 

 

1 X. J. WICKS, Introduzione al Metodo Teologico (Casale  Monferrato, 1994), 37-40. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 23 

cũng cho rằng các hoạt động thần học xảy ra qua hai giai đoạn căn bản: lắng nghe Lời (gặp gỡ 

quá khứ) và làm chứng cho Lời (hướng về tương lai)2. Tác giả John O’Donnell cũng nói điều 

tương tự khi nói về tính chất lưỡng cực của thần học tín lý. Quy chiếu về Anselmo và Tillich, 

tác giả khẳng định rằng, vì con người sống trong thời gian nên đức tin được chứng thực trong 

Thánh kinh cần phải được suy đi nghĩ lại trong mọi cảnh huống mới của cuộc sống. Đức tin 

vốn là cuộc gặp gỡ với quá khứ, với biến cố Đức Kitô, như Thánh kinh chứng thực, cần phải 

được làm cho sống lại trong thời hiện tại, để đáp ứng với những vấn đề của văn hóa hiện 

hành3. 

Vì thế, mối tương tác giữa dữ kiện khách quan của đức tin và dữ kiện của kinh nghiệm nhân 

sinh hiện tại là điều không thể thiếu trong bất kỳ bàn luận có ý nghĩa nào về thần học. Có lẽ 

cũng cần nói thêm rằng hai giai đoạn của suy tư thần học không chỉ diễn ra kế tiếp nhau, 

nhưng đan xen lẫn nhau tạo thành một năng động duy nhất. Không ai có thể nghe được Lời ở 

ngoài bối cảnh hiện sinh của mình. Lời khách quan luôn được tiếp nhận bởi những con người 

vốn có chủ thể tính bị điều kiện hóa bởi những bối cảnh văn hóa xã hội4. Điều này có nghĩa 

là, dữ kiện của kinh nghiệm hiện sinh chuẩn bị đất nền cho hạt giống Lời được gieo và lớn 

lên. Đồng thời, dữ kiện khách quan của Lời soi sáng, mang lại ý nghĩa và biến đổi kinh 

nghiệm nhân sinh.  Một mặt, ta chỉ thực sự lắng nghe Lời khi ý thức hoàn cảnh hiện tại của 

mình và tìm cách khám phá, phát ngôn và áp dụng Lời vào hoàn cảnh đó. Mặt khác, chỉ khi 

lắng nghe Lời thì ta mới có cơ hội hiểu hơn hoàn cảnh của mình.  

Khi áp dụng cho thần học Thập giá, nguyên tắc này thúc đẩy một sự khảo sát ở bề sâu các dữ 

kiện đức tin về Thập giá, trong bối cảnh của kinh nghiệm hiện sinh. Một mặt, Thập giá liên 

quan đến một nhân vật lịch sử cụ thể − Đức Giêsu Kitô – mà đời sống, lời nói và hành động 

của Người được ghi lại trong Thánh kinh  cách trung thành và với đức tin. Thế nên, cần thiết 

phải nghiên cứu Thánh kinh để tìm ý nghĩa của Thập giá. Mặt khác, Thập giá cũng liên quan 

chặt chẽ tới đời sống và gióng tiếng mời gọi hiện sinh của con người, nên thần học Thập giá 

cũng cần khảo sát dấu ấn hay hình bóng của Thập giá trong đời sống và kinh nghiệm con 

người. 

Việc khảo sát các dữ kiện đức tin bao gồm việc trở về với Chúa Giêsu lịch sử, như được 

chứng thực, cảm nghiệm và nhận ra bởi con mắt đức tin. Ủy ban Thần học Quốc tế khẳng 

định sự cần thiết này của cả đức tin lẫn nghiên cứu lịch sử: bởi vì Đức Giêsu Kitô không phải 

là một huyền thoại hay một khái niệm trừu tượng, chính đức tin Kitô giáo đòi phải nghiên cứu 

lịch sử về Người, mặc dù nghiên cứu đó luôn gặp rất nhiều khó khăn5. 

 

2. Diễn tả đầy đủ các phạm trù cứu độ học “từ trên xuống” và “từ dưới lên” 

Bởi vì ý nghĩa của Thập giá không thể tách rời khỏi Đấng đã được treo trên đó, một bàn luận 

thần học đầy đủ về Thập giá cần phải mang những đặc tính của một thần học quân bình về ơn 

 

2 X. B. LONERGAN, Method in Theology (London, 1971), 133. 

3 X. J. O’DONNELL, Introduzione alla Teologia Dogmatica, dịch giả G. Bell, G. Occhipinti 

(Casale Monferrato, 1993), 9-15. 

4 X. K. RAHNER, Hearer of the Word: Laying the Foundation for a Philosophy of Religion, 

dịch giả J. Donceel (New York, 1994). 

5 X. ITC, Select Questions on Christology, 185-186. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 24 

cứu độ. Theo tác giả Bernard Sesboüé, thần học về cứu độ phải để ý đến sự đa dạng nhưng 

thống nhất trong một toàn bộ hữu cơ của những diễn tả khác nhau về ơn cứu độ trong Tân ước 

cũng như trong truyền thống Giáo hội. Những lựa chọn một chiều sẽ làm cho cấu trúc đa dạng 

của cứu độ học mất cân bằng và, vì thế, sẽ tạo ra những nguy cơ cho toàn thể cứu độ học6. 

Khảo sát từ ngữ về cứu độ trong Tân ước và truyền thống, tác giả phân biệt hai nhóm khái 

niệm về cứu độ: trong nhóm “từ trên xuống”, các khái niệm diễn tả việc Thiên Chúa đóng vai 

trò chủ động, con người thụ động; trong nhóm “từ dưới lên”, các khái niệm diễn tả việc con 

người chủ động thực hiện điều gì đó hướng về và cho Thiên Chúa7. Hai nhóm khái niệm đó 

diễn tả tầm quan trọng của Đức Kitô như là trung gian của ơn cứu độ. Chính nơi Đức Giêsu 

Kitô, Ngôi Lời làm người, mà Thiên Chúa đã đến cứu độ con người cách vô điều kiện, nhưng 

cũng chính nơi Đức Kitô mà Thiên Chúa làm cho con người có khả năng trở về với Ngài 

trong tình yêu và sự vâng phục8. Tác giả liệt kê các khái niệm cứu độ học theo hai nhóm như 

sau: nhóm “từ trên xuống” bao gồm các khái niệm mặc khải, cứu chuộc, giải thoát, thần hóa 

và công chính hóa; nhóm “từ dưới lên” bao gồm các khái niệm hy tế (Sacrificio), xá tội 

(Expiatio), đền bù thỏa đáng (Satisfactio) và thay thế (Substitutio); cuối cùng là hòa giải – 

khái niệm trung gian, tổng hợp cả hai năng động từ trên xuống và từ dưới lên9. 

Việc tác giả B. Sesboüé hệ thống hóa các khái niệm cứu độ học thành hai nhóm, với trung 

tâm là sự trung gian của Đức Giêsu Kitô, là một cách diễn tả hữu hiệu sự phong phú về mặt ý 

nghĩa của biến cố Đức Kitô cũng như các khái niệm qua đó Giáo hội tìm cách hiểu và diễn tả 

sự phong phú đó. 

Các khái niệm “từ trên xuống” diễn tả những cách thức khác nhau của việc Thiên Chúa đi 

bước trước trong chương trình cứu độ. Con người không thể tự cứu mình; ơn cứu độ đích thực 

chỉ có thể đến từ Thiên Chúa, Đấng siêu vượt mọi giới hạn và vấn đề của thế giới. Tuy nhiên, 

ơn cứu độ đích thực không đến với con người như một thực tại bên ngoài xa lạ. Vì là ơn cứu 

độ con người, nên ơn đó huy động toàn bộ các điều kiện của con người, bao gồm sự nỗ lực 

đáp ứng của con người. Các khái niệm “từ dưới lên” diễn tả điều này bằng nhiều cách khác 

nhau. Đây không đơn thuần là suy tư lý thuyết về bản chất của ơn cứu độ, nhưng được mặc 

khải và chứng thực cách cụ thể trong đời sống, lời nói và hành động của chính Đức Giêsu 

Kitô. Nơi Người, toàn bộ lịch sử của khát vọng và kinh nghiệm của con người về ơn cứu độ 

được kết tinh. Chính nơi Người mà ta nhận ra ơn cứu độ của Thiên Chúa đang hoạt động và 

diễn ra trong thế giới này cũng như trong chính đời sống ta. Cũng nơi Người mà ta được mời 

gọi và làm cho có khả năng đáp ứng với ân sủng tự trao ban chính Mình của Thiên Chúa bằng 

việc dâng hiến chính mình. 

Áp dụng cho thần học Thập giá, những suy tư trên đưa ta trở về với sự kiện Thập giá không 

chỉ là một biến cố lịch sử bình thường. Đó là một biến cố siêu nhiên, đột nhập vào trong lịch 

sử của thế giới, để biến đổi thế giới cách tận căn và vĩnh viễn. Tuy nhiên, Thập giá cũng 

không chỉ liên quan tới một mình Thiên Chúa xét như Ngài là cách tự thân, nhưng là Thiên 

Chúa đến với tôi cách cá vị. Mối tương quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người này không 

thể mang tính chân thực và có ý nghĩa nếu không có sự đáp ứng cá vị của con người. Việc 

 

6 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ L’unique Médiateur. Essai sur la Rédemption et la Salut. I. 

Problématique et Relecture Doctrinale (Paris, 1988), 107. 

7 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 50-51. 

8 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 51. 

9 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 107-111. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 25 

Thiên Chúa đến với con người không chỉ diễn ra cách thuần túy trừu tượng trong ý thức siêu 

nghiệm của con người, nhưng còn diễn ra cách cụ thể nơi Đức Giêsu Kitô. Đây chính là vai 

trò trung gian của Đức Kitô trong mối tương quan giữa Thiên Chúa và con người. Vì thế, hai 

năng động cứu độ học, với trung tâm là sự trung gian của Đức Kitô, phát xuất từ chính bản 

chất của Thập giá. 

Vì lý do này mà bàn luận về Thập giá cần phải để ý đến hai năng động “từ trên xuống” và “từ 

dưới lên” của cứu độ học. Thập giá không thể tách rời khỏi Đức Kitô. Vì thế, việc chúng ta có 

nêu bật được vai trò trung gian của Đức Kitô hay không lệ thuộc rất lớn vào việc chúng ta có 

thể hiện và thống nhất các khái niệm cứu độ học trong biến cố Thập giá hay không.  

Một cách cụ thể, thần học Thập giá phải cho thấy các khái niệm cứu độ học đề cập ở trên 

được thể hiện nơi biến cố Thập giá thế nào. Cả hai năng động “từ trên xuống” và “từ dưới 

lên” đều thiết yếu trong bất kỳ giải thích nào về ý nghĩa Thập giá10. 

 

3. Trình bày biến cố Thập giá như là sự tiếp nối liên tục nhưng cũng là một sự thay đổi đột 

ngột so với các biến cố mầu nhiệm khác của Đức Kitô  

Một trong những chân lý thiết yếu của cứu độ học là toàn bộ biến cố Đức Kitô − bao gồm 

biến cố Làm Người, đời sống, sứ vụ công khai, cuộc thương khó, cái chết và sự Phục sinh của 

Đức Kitô – đều mang tính cứu độ. Chúng ta không thể hiểu thấu ý nghĩa của Thập giá nếu 

không nhìn biến cố đó trong bối cảnh của cuộc Làm Người, đời sống, sứ vụ và sự Phục sinh 

của Chúa Giêsu. Như Hans Urs von Balthasar nói, có một sự liên tục giữa biến cố Làm Người 

và biến cố Thập giá: biến cố Làm Người hướng về Thập giá. Nếu Thiên Chúa chọn cứu con 

người từ bên trong, qua biến cố Làm Người, thì Ngài cũng muốn cứu họ bằng cách trải qua 

kinh nghiệm về cái chết của họ. Vì với cái chết, con người nhận được định hướng dứt khoát 

cho hiện hữu của mình, nên công trình cứu độ của Đức Kitô chỉ đạt được sự hoàn thành ngang 

qua “vực thẳm của cái chết”. Bằng cách chọn mang lấy bản tính con người trong tình trạng sa 

ngã, Thiên Chúa đã chọn hệ quả của nó: tính mỏng giòn dễ chết và kinh nghiệm cái chết. 

Hành trình mà Thiên Chúa hạ mình xuống, mang lấy bản tính loài người thì còn dài hơn rất 

nhiều hành trình từ máng cỏ tới Thập giá. Vì thế, cuộc Làm Người là nền tảng cho khả thể của 

biến cố Thập giá. Việc Thiên Chúa trở thành xác phàm hàm chứa và làm cho việc Ngài bị 

đóng đinh trên Thập giá có thể xảy ra11. Điều đó có nghĩa là dấu ấn, bóng dáng Thập giá đã 

hiện diện trong biến cố Làm Người rồi. Ý nghĩa của Thập giá đã có nơi biến cố Thiên Chúa 

hóa ra không (kenosis) để cho chúng ta được sống và sống dồi dào. 

Hơn nữa, sự liên tục này giữa Làm Người và Thập giá cũng được chứng thực nơi cuộc đời 

của Chúa Giêsu lịch sử. Thập giá là hệ quả tự nhiên của việc Người dấn thân cho Nước Thiên 

Chúa đang đến, của một đời sống trung thành hiến thân cho việc rao giảng lòng từ bi và sự tha 

thứ của Thiên Chúa. Chúa Giêsu bị ghen tức và kết án tử trên Thập giá vì Người đã trung 

thành với kế hoạch của Thiên Chúa, sống trung thành đến cùng sứ mạng Thiên Chúa đã giao 

cho Người. Nếu được nhìn cách tách biệt khỏi cuộc đời và sứ vụ của Chúa Giêsu, Thập giá sẽ 

 

10 Điển hình là chúng ta cần phải làm sáng tỏ Thập giá là mặc khải tình yêu của Thiên Chúa 

thế nào, chứ không chỉ nhấn mạnh khía cạnh hy tế hoặc xá tội của Thập giá như cách 

hiểu phổ thông lâu nay.  

11 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, dịch giả Aidan Nichols (Edinburgh, 1990), 12-

23. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 26 

bị tước mất nền tảng lịch sử đích thực của ý nghĩa cũng như giá trị của mình và sẽ chỉ còn là 

một tai nạn, chẳng ăn nhập gì với cuộc đời và sứ mạng của Chúa Giêsu. Như thế, Thập giá sẽ 

có nguy cơ trở thành một biểu tượng phổ quát hay một ý niệm không có nền tảng lịch sử cụ 

thể, nói về tương quan giữa Thiên Chúa với con người mà không có vai trò trung gian của 

Chúa Giêsu. 

Mặt khác, Thập giá cũng không thể được hiểu cách tách biệt khỏi sự Phục sinh. Trong suốt và 

sau cuộc thương khó cũng như cái chết của Chúa Giêsu, các môn đệ bị phân tán, mỗi người 

trốn chạy trối chết. Tất cả đều sợ hãi và thất vọng. Hai môn đệ trên đường Emmau chẳng thể 

hiểu biến cố vừa xảy ra. Đứng dưới chân Thập giá, Mary Magdalena, Gioan và nhiều người 

khác thấy hoảng loạn vì nỗi đau khổ và mất mát quá lớn. Chỉ với kinh nghiệm Phục sinh mà 

họ nhận ra ý nghĩa của cuộc thương khó và cái chết của Chúa Giêsu. Được biến đổi bởi kinh 

nghiệm Phục sinh, họ có thể đọc ra chiến thắng và vinh quang của Thiên Chúa trong những 

“mật mã” khó hiểu của Thập giá, vốn có dáng vẻ của một sự thất bại thê lương. Không có 

Phục sinh, Thập giá sẽ là một sự thất bại vô nghĩa, hay cùng lắm là một ký ức đau thương. Vì 

thế, Phục sinh là nền tảng bảo đảm cho sự hiệu quả cánh chung của Thập giá ngang qua mọi 

thời đại. 

Ý nghĩa của Thập giá, vốn đã có trong cuộc Làm người, trong đời sống và sứ vụ của Chúa 

Giêsu, sẽ được mặc khải tròn đầy trong cuộc Phục sinh. Ba mối tương quan này của Thập giá 

với những mầu nhiệm khác của Đức Kitô cần phải được xem xét cùng và đồng thời với nhau. 

Không mối tương quan nào có thể được phép thiếu trong việc khảo sát ý nghĩa của Thập giá. 

Mầu nhiệm Làm người là nền tảng siêu việt, đời sống và sứ vụ của Chúa Giêsu là nền tảng 

lịch sử và Phục sinh là nền tảng cánh chung hữu hiệu của Thập giá. Một số thần học gia chấp 

nhận Thập giá có mối tương quan liên tục với cuộc đời Chúa Giêsu, nhưng không có mối 

tương quan liên tục với biến cố Làm người12. Đối với họ, Con Thiên Chúa làm người không 

phải để bị sát hại và đóng đinh vào Thập giá. Họ có ý tốt là muốn bảo vệ tính chất từ bi tốt 

lành của kế hoạch của Thiên Chúa và muốn làm nổi bật tính chất xã hội chính trị của sứ vụ 

của Chúa Giêsu, cũng như sự tàn khốc của biến cố Thập giá. Tuy nhiên, quan điểm này sẽ dẫn 

đến nguy cơ “trần tục hóa” hoặc “chính trị hóa” Thập giá, mà không thấy ý nghĩa sâu xa, khởi 

nguồn từ nền tảng siêu việt của Thập giá. Thập giá có thể được xem như là một phán quyết 

lịch sử xét xử sự dữ, nhưng không được xem như là việc Thiên Chúa tự hóa mình ra không, 

một biến cố vốn có nguồn gốc từ vĩnh cửu và sẽ giải trừ sự dữ cách hiệu quả và dứt khoát 

vĩnh viễn. Quan điểm này cũng dẫn đến nguy cơ giảm nhẹ vai trò tối thượng của Thiên Chúa 

và kế hoạch của Ngài trong những biến cố lịch sử. Thập giá dường như chỉ là một tai nạn 

không được Thiên Chúa dự liệu trước, một phát sinh làm thay đổi hướng đi của kế hoạch cứu 

độ của Thiên Chúa.  

Chúng ta đã nhấn mạnh sự liên tục giữa Thập giá và các biến cố Làm người, đời sống của 

Chúa Giêsu và Phục sinh. Tuy nhiên, cũng cần làm nổi bật sự kiện là Thập giá là một bước 

ngoặt, một sự đột phá trong nhiệm cục cứu độ. Nói rõ hơn, Thập giá là sự can thiệp đặc biệt 

của Thiên Chúa, “đột nhập” vào trong lịch sử nhân loại. Cần phải nhấn mạnh một “sự bất liên 

tục trong liên tục” giữa Thập giá và biến cố Làm người, đời sống và sự Phục sinh của Chúa 

Giêsu. Thập giá, với cái chết thảm khốc của Chúa Giêsu, không hề là một sự liên tục êm xuôi, 

 

12 Ví dụ, L.S. Cahill viết trong bài «The Atonement Paradigm: Does it still have explanatory 

value?», Theological Studies 68 (2007), ở trang 421 rằng: «I fully support the thesis that 

Christ was put to death on the Cross as the result of the way he lived in unity with God 

and humanity, not because the suffering death was the major point of the Incarnation». 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 27 

hay là một biến chuyển mang tính nội tại so với cuộc Làm người hay với cuộc đời Chúa 

Giêsu. Về mặt thần học, việc Thiên Chúa tự hóa ra không trong biến cố Làm người đúng là 

đặt nền tảng cho khả thể của Thập giá, nhưng việc tự hủy đó không nhất thiết phải dẫn đến cái 

chết bị nguyền rủa trên hai thanh gỗ. Về mặt chính trị, cách thức mà Chúa Giêsu thi hành sứ 

vụ có thể lôi kéo sự thù nghịch và chống đối, nhưng điều này cũng không nhất thiết phải dẫn 

đến việc kết liễu cuộc đời Người cách tàn nhẫn13. Không hề có một logic nhất thiết nội tại nào 

mà lý trí con người có thể rút ra từ biến cố Làm người hay cuộc đời Chúa Giêsu để đi đến kết 

luận là phải có Thập giá. Chỉ có một lý do, đó là “sự cần thiết mang tính thần linh” (dei trong 

tiếng Hy lạp) của kế hoạch của Thiên Chúa, điều mà Chúa Giêsu đã loan báo trước cho các 

môn đệ. Đây chính là sự can thiệp của Thiên Chúa vào trong lịch sử nhân loại. 

Rất dễ để nhận ra một sự bất liên tục tương tự như thế giữa Thập giá và sự Phục sinh. Không 

ai có thể tiên liệu hoặc tưởng tượng sự Phục sinh như là một kết quả tự nhiên, tất yếu của 

Thập giá. Nếu lý trí con người có thể suy ra sự Phục sinh như là kết quả chắc chắn và tự nhiên 

của Thập giá thì cuộc thương khó và cái chết của Chúa Giêsu sẽ bị mất đi tính nghiêm túc lịch 

sử và thần học của mình, mà chỉ là một màn diễn kịch hay một giai đoạn chuyển tiếp tạm thời 

mà không tự mình có ý nghĩa gì cả. Chúa Giêsu sẽ được xem như là “giả vờ” đau khổ và “làm 

bộ” chết. Việc Người tự hiến sẽ mất hết giá trị. Vì thế, chúng ta cần phải khẳng định sự Phục 

sinh là một cuộc can thiệp bất ngờ của Thiên Chúa, vượt trên một suy lý tự nhiên. Phục sinh 

thay đổi lịch sử cách tận căn, làm cho nó từ chết thành sống, từ tội lỗi thành ơn cứu độ. 

 Sự bất liên tục, ngắt quãng giữa Thập giá và cuộc Làm người cũng như sứ vụ của Chúa Giêsu 

có nghĩa là Thập giá không chỉ nhận được ý nghĩa từ các biến cố trên, nhưng còn làm cho 

chúng có ý nghĩa. Ý nghĩa thực sự tròn đầy của cuộc Làm người như là một sự tự hủy chỉ có 

thể được tìm thấy trong biến cố Thập giá, nơi mà chúng ta có thể thấy rõ ràng và sắc nét sự tự 

hủy của Thiên Chúa, đang diễn ra nơi Chúa Giêsu đau khổ và hấp hối. Thập giá cũng trao ý 

nghĩa cho đời sống phục vụ của Chúa Giêsu, cho thấy đó không chỉ là một đời sống anh hùng 

thuần túy nhân bản, nhưng còn là chính Thiên Chúa đang hiện diện và hoạt động để thiết lập 

Nước Ngài trong thế giới. Thập giá cho thấy rõ Chúa Giêsu, Đấng đến không để được phục 

vụ mà để phục vụ (x. Mc 10,45), cung cấp loại hình phục vụ nào cho nhân loại. Người phục 

vụ bằng cách cho đi chính mạng sống mình; việc phục vụ đó không đơn thuần là cho đi, mà 

còn cứu nhân loại, một lần cho tất cả, khỏi thảm kịch vô phương cứu chữa. 

Nếu Thập giá đón nhận ý nghĩa từ cuộc Phục sinh, thì kinh nghiệm Thập giá cũng đã chứa 

đựng, hàm ẩn và tiên báo kinh nghiệm Phục sinh. Thánh Phêrô đã nhận được ân sủng hoán cải 

và tha thứ trong cuộc thương khó rồi (x. Mc 14,72). Trong Phúc Âm Gioan, giờ của Thập giá 

cũng chính là giờ của vinh quang, của cuộc khải hoàn của tình yêu Thiên Chúa. Kinh nghiệm 

của các môn đệ về sự Phục sinh được sinh ra từ kinh nghiệm của họ về tình yêu Thiên Chúa, 

sự liên đới, tha thứ được thể hiện nơi Chúa Giêsu trong suốt cuộc đời Người và đặc biệt là nơi 

cái chết trên Thập giá. Sẽ không có Phục sinh nếu không có Thập giá. Đức Kitô phục sinh 

luôn được nhận ra như là Chúa Giêsu đã bị đóng đinh. 

Quan tâm đến sự liên tục và bất liên tục giữa Thập giá và đời sống, sứ vụ và sự Phục sinh của 

Chúa Giêsu là một việc tối quan trọng trong thần học Thập giá. Điều đó sẽ giúp ta trân trọng 

 

13 Một trong những bằng chứng là các môn đệ của Chúa Giêsu, những người theo sát Người 

và kinh nghiệm rõ nhất sự thù nghịch và chống đối, nhưng không hề tiên liệu rằng 

Người sẽ bị bắt, bị tra tấn và giết chết trên Thập giá, ngay cả khi đã được Người báo 

trước ba lần (x. Mc 8,31; 9,31; 10,33; v.v.) 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 28 

Thập giá như là một phần hữu cơ trong toàn bộ biến cố Đức Kitô, đồng thời cũng nhận ra 

Thập giá như là sự can thiệp đột xuất của Thiên Chúa vào trong lịch sử nhân loại.  

 

4. Để ý đến chiều kích Ba ngôi của Thập giá 

Liên quan đến Thập giá, câu hỏi thường được đặt ra là hình ảnh Thiên Chúa: Thiên Chúa gì 

mà sai Con mình đi chết trên Thập giá? Liệu Thiên Chúa có tàn nhẫn quá không khi hiến tế 

Con mình trong khi Ngài ngự an toàn trên trời? Những câu hỏi này đụng chạm tới vấn đề về 

tính bất biến của Thiên Chúa. Tại sao Thiên Chúa mà có thể chết? Chúng ta cần phải khẳng 

định sự bất biến của Thiên Chúa như là một tín điều, nếu chúng ta muốn giữ sự phân biệt giữa 

Thiên Chúa, Đấng hiện luôn tròn đầy và các loài thụ tạo vốn cần và luôn thay đổi14. Tuy 

nhiên, nếu đau khổ và cái chết của Chúa Giêsu trên Thập giá không có ảnh hưởng gì tới Thiên 

Chúa thì đâu là sự liên đới của Thiên Chúa với con người?  

Những câu hỏi này chỉ có thể được trả lời nếu ta để ý đến tính chất Ba ngôi của Thập giá. 

Thập giá không chỉ liên quan đến Ngôi Con, mà với cả ba Ngôi Thiên Chúa. Đúng là chính 

Ngôi Con mới là Đấng làm người và chết trên Thập giá, nhưng chính Ngôi Cha, Đấng trao 

ban chính Con mình cho nhân loại, mới là nguồn gốc của hy tế Thập giá. Và chính Ngôi 

Thánh Thần là hiện thân của sự trao ban chính mình qua lại giữa Cha và Con. Vì vậy, thật là 

sai khi tưởng tượng Thiên Chúa, trong tư cách là Ngôi Cha, an nhiên tự tại trên trời trong khi 

Chúa Giêsu đang đau khổ trên Thập giá.  

Liệu việc Thiên Chúa tự hiến trên Thập giá có hàm ý một sự thay đổi trong hữu thể nội tại của 

Ngài, và vì thế ảnh hưởng đến sự bất biến của Ngài chăng? Để vừa nhấn mạnh việc cả Ba 

Ngôi Thiên Chúa đều can dự vào biến cố Thập giá, vừa bảo toàn được sự bất biến của Thiên 

Chúa, Thần học gia H.U. Balthasar đề nghị một cách hiểu về sự tự hủy liên quan đến bản tính 

Thiên Chúa. Đối với tác giả, Thập giá là sự hiện thực hóa tột đỉnh của sự tự hủy của Thiên 

Chúa. Sự tự hủy không chỉ là một hành vi mà nằm sâu trong bản tính của Thiên Chúa. Từ đời 

đời, Thiên Chúa là Cha, Con và Thánh Thần, luôn trao ban chính mình cho nhau, tạo khoảng 

trống cho nhau. Con tự do trao ban chính mình đến nỗi không khư khư giữ lấy thần tính và tự 

ý vâng phục với sự vâng phục của một nô lệ. Cha cũng luôn tự ý trao ban chính mình đến nỗi 

không khư khư giữ lấy Con cho mình, mà “trao nộp” Con cho nhân loại (tradere: Ga 19,11; 

Rm 4,25; 8,32, dare: Ga 3,16; 6,32, v.v.). Còn Thánh Thần thì luôn được mô tả như là “Quà 

Tặng” của cả Cha và Con15.  

Chúng ta có thể khai triển tư tưởng của tác giả Balthasar như sau. Sự trao ban chính mình cho 

nhau giữa Ba Ngôi, vốn khác nhau nhưng đồng thời rất đỗi hiệp nhất, làm cho có thể xảy ra 

việc Thiên Chúa tạo dựng thế giới mà không phải do Ngài cần đến thế giới hay phải thôi 

không là Thiên Chúa nữa. Khi trao ban chính mình trong việc tạo dựng, Ngài không đánh mất 

yếu tính của Ngài, bởi vì cách nội tại, Ngài đã là và luôn là một sự tự trao ban chính mình. 

Chân lý này cũng áp dụng cho mức độ lớn hơn của việc tự hủy, xảy ra nơi biến cố Làm người: 

“trở nên giống nô lệ” không phải là điều gì kỳ lạ, ngoại lai đối với Thiên Chúa, bởi vì trong 

đời sống thần linh, Con đã và vẫn luôn vâng phục Cha; đó là bản tính của Con. Biến cố Làm 

người chỉ là một sự hiện thực hóa trong không gian và thời gian điều mà Con luôn là từ muôn 

 

14 X. K. RAHNER, Foundations of Christian Faith: an Introduction to the Idea of Christianity, 

dịch giả W.V. Dych (London, 1984), 219. 

15 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, 28. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 29 

thuở. Thiên Chúa không cần phải làm người mới trở nên Thiên Chúa “hơn” hay Thiên Chúa 

“thật”, bởi vì Ngài đã là và luôn là từ muôn thuở điều đang xảy ra trong biến cố Làm người.  

Điều tương tự cũng đúng trong trường hợp Thập giá. Thực ra, đối với tác giả Balthasar, việc 

Con Thiên Chúa hạ mình xuống làm người là một sự khiêm hạ lớn hơn nhiều việc Ngài đi đến 

Thập giá trong tư cách là con người. Việc Ngài đi xuống mang cỏ đã hàm chứa việc Ngài sẽ 

đi đến Thập giá16. Tất cả những điều này có thể xảy ra là bởi vì đời sống thần linh có đặc tính 

tự hủy: Thiên Chúa là tình yêu tuyệt đỉnh, Ngài thể hiện mình rõ nhất trong việc cúi xuống 

phục vụ loài thụ tạo Ngài đã dựng nên. Chính trong sự khiêm hạ của hình dáng nô lệ, của thân 

hình bị tra tấn tàn tạ trên Thập giá mà Ngài cho chúng ta thấy rõ nhất Ngài là ai. Vì thế, Làm 

người và Thập giá không chỉ là điều Ngài làm cho loài thụ tạo (cứu họ), mà trước hết đó còn 

là những biến cố qua đó Ngài mặc khải yếu tính sâu xa nhất của Ngài.  

Với cách hiểu về khái niệm tự hủy như thế, tác giả Balthasar đã có thể trả lời cho câu hỏi về 

sự bất biến của Thiên Chúa, đồng thời đặt toàn bộ biến cố Thập giá trên nền tảng của đời sống 

Ba Ngôi nội tại. Tuy nhiên, chúng ta cũng cần lưu ý rằng, tác giả nói tự hủy thể hiện sâu xa 

nhất Thiên Chúa là ai, chứ không nói tự hủy là bản tính nội tại của Thiên Chúa, như thể khái 

niệm tự hủy có thể định nghĩa Thiên Chúa, hoặc như thể yếu tính của Thiên Chúa có thể được 

định nghĩa và giảm trừ thành một tiến trình tự hủy mang tính tự nhiên và logic. Đối với tác 

giả, Thiên Chúa ở đàng sau và vượt trên sư tự hủy: Ngài cung cấp nền tảng cho khả thể của 

chính sự tự hủy, và Ngài có thể làm cho việc tự thể hiện mình ra bên ngoài có thể xảy ra17. 

Đây là điểm phân biệt Balthasar với các đồ đệ của Hegel, những người giải thích việc Thiên 

Chúa dấn thân vào thế giới bằng cách cho rằng chính thay đổi và tiến hóa là yếu tính của 

Thiên Chúa18.  

 

5. Cho thấy vai trò của cả Thiên Chúa lẫn con người trong biến cố Thập giá 

Một trong những lý do cho việc khó hiểu biến cố Thập giá là quên rằng có ba vai chính trong 

biến cố này: Thiên Chúa, Chúa Giêsu và con người. Điều này được mặc khải và khẳng định 

trong các trình thuật thương khó trong các sách Phúc âm. Các trình thuật này đều có chung 

xác quyết thần học, được mặc khải qua lời và thái độ của Chúa Giêsu trước cái chết, rằng điều 

đang xảy ra không nằm ngoài kế hoạch của Thiên Chúa và của Chúa Giêsu. Đặc biệt, trong 

Phúc âm Gioan, ta thấy Thiên Chúa và Chúa Giêsu hoàn toàn làm chủ tình hình. Tuy nhiên, 

các trình thuật này cũng trình bày những cảnh huống lịch sử cụ thể trong đó xảy ra đủ mọi cái 

xấu xa của con người: ác ý, tàn bạo, hèn nhát, phản bội, giả hình, lừa dối, v.v. Sự kiện có cả 

ba vai chính hoạt động tích cực trong biến cố Thập giá đã được phản ánh trong suy niệm của 

thánh Augustin về những nghĩa khác nhau của từ tradidit trong tiếng Latinh. Cùng một từ này 

được Thánh Kinh dùng để chỉ việc Cha trao ban Con cho nhân loại, Con trao nộp chính mình 

 

16 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale,  23. 

17 X. H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale,  29. 

18 Ví dụ, chúng ta có thể thấy điều này trong khái niệm của Jürgen Moltmann về yếu tính của 

Thiên Chúa, vốn bao gồm và hàm chứa đau khổ và sự dữ như là phản đề của mình. X. 

Helen F. Bergin, “The Death of Jesus and its impact on God – Jürgen Moltmann and 

Edward Schillebeeckx”, Irish Theological Quarterly 52 (1986) 193-211. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 30 

cho nhân loại và Giuđa trao nộp Thầy mình cho quân dữ. Điều khác nhau giữa những sự trao 

ban và trao nộp này là Cha và Con làm vì tình yêu, còn Giuđa thì làm vì bội bạc19. 

Việc quên sót ba vai chính này và không nhìn ra vai trò riêng của họ tạo ra điều mà tác giả 

Bernard Sesboüé gọi là “đoản mạch” trong thần học về ơn cứu độ20. Dùng các khái niệm liên 

quan đến điện, tác giả gọi cực dương là tình yêu từ bi của Cha (Đấng trao ban Con cho nhân 

loại) cùng với tình yêu và sự vâng phục vô điều kiện của Con (Đấng hiến tế chính mình vì lợi 

ích của nhân loại). Cực âm là tội lỗi nhân loại, điều sản sinh ra mọi thứ xấu xa; là mớ bòng 

bong gồm tội và hệ quả của tội. Do tội mà con người sống xa Thiên Chúa, từ chối tình yêu và 

công lý của Ngài, và bị bạo lực thống trị, phá hủy tình liên đới giữa họ. 

Cứu độ là điều xảy ra khi hai cực này tiếp xúc với nhau. Chính kế hoạch hòa giải của Thiên 

Chúa, được thực hiện ngang qua đời sống, cái chết và sự Phục sinh của Đức Kitô, là điều 

được thấy rõ nét trong biến cố Thập giá. Chính trên Thập giá mà tội và cái chết, vốn dường 

như đang chiến thắng, đã nhường chỗ cho sự chiến thắng quyết định của tình yêu và sự sống, 

cho sự giải thoát và hoán cải của con người. Vì thế, Thập giá là nơi xảy ra và gặp gỡ của 

những thái cực đối lập. Đó là nơi mà một cuộc hành hình man rợ, đối nghịch với tin mừng 

cứu độ, đã trở nên diễn tả tận cùng của một tình yêu mạnh hơn sự chết. Tuy nhiên, để có thể 

cảm nhận đúng đắn sự gặp gỡ này, chúng ta cần phải tôn trọng những vai đối lập và trách 

nhiệm riêng của họ. Hiện tượng “đoản mạch” xảy ra khi ta nhầm lẫn các vai đối lập và gán 

cho họ những trách nhiệm thuộc về bên kia. Đó có thể là việc gán sự tàn bạo cho kế hoạch 

cứu độ của Thiên Chúa và gán giá trị cứu độ cho hành vi tội ác của con người tội lỗi, tức hành 

vi thảm sát Chúa Giêsu trên Thập giá. Như thế, ta đã nhầm lẫn gán cho Thiên Chúa trách 

nhiệm của con người tội lỗi, và quên rằng hành vi thảm sát một người tự nó không có ý nghĩa 

cứu độ. Đó sẽ là thảm họa cho việc đi tìm ý nghĩa của Thập giá. Để hiểu đúng hơn vai trò của 

ba vai chính, ta cần phải tránh hiện tượng “đoản mạch” này.  

 

Kết luận 

Trên đây là phác thảo và luận giải về một số đặc tính cần thiết cho một thần học Thập giá 

quân bình. Những điều trên không phải là đã bao hàm đầy đủ và toàn bộ những điều kiện cần 

thiết cho một bàn luận về Thập giá, nhưng có lẽ cũng đủ để giúp định hướng cho cuộc thảo 

luận nghiêm túc về ý nghĩa của Thập giá. Thập giá tự bản chất là một dữ kiện đức tin đầy 

nghịch lý, nhưng không phải là không có cái lý riêng của mình, vì Thập giá cũng là một dữ 

kiện nhân sinh, thuộc về kinh nghiệm của những chủ thể có lý trí. Những cặp phạm trù hay 

đặc tính nghịch lý nhưng đi chung với nhau, như được liệt kê ở trên, không phải là những 

“phát minh” kỳ cục nhằm làm cho các chân lý đức tin liên quan đến Thập giá mang vẻ siêu 

việt và mù mờ, nhưng là mô tả hay diễn tả của những dữ kiện được trao ban cho Kitô hữu 

trong kinh nghiệm đức tin và trong kinh nghiệm nhân sinh của họ. Và kinh nghiệm của con 

người là thế! Luôn chứa đầy những nghịch lý nhưng cũng căng đầy ý nghĩa.  

Tài liệu tham khảo 

J. WICKS, Introduzione al Metodo Teologico (Casale  Monferrato, 1994), 37-40. 

B. LONERGAN, Method in Theology (London, 1971), 133. 

 

19 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 63. 

20 X. B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 62-64. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 31 

J. O’DONNELL, Introduzione alla Teologia Dogmatica, dịch giả G. Bell, G. Occhipinti (Casale 

Monferrato, 1993), 9-15. 

K. RAHNER, Hearer of the Word: Laying the Foundation for a Philosophy of Religion, dịch 

giả J. Donceel (New York, 1994). 

ITC, Select Questions on Christology, 185-186. 

B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ L’unique Médiateur. Essai sur la Rédemption et la Salut. I. 

Problématique et Relecture Doctrinale (Paris, 1988), 107. 

B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 50-51. 

B. SESBOÜÉ, Jésus-Christ, 107-111. 

H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, dịch giả Aidan Nichols (Edinburgh, 1990), 12-23. 

K. RAHNER, Foundations of Christian Faith: an Introduction to the Idea of Christianity, dịch 

giả W.V. Dych (London, 1984), 219. 

H.U. BALTHASAR, Mysterium Paschale, 28. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện 

Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ 

thần học - Tín Lý (STD) do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 

2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học thần học tín lý ở Học viện Thánh 

Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, Đại chủng viện 

Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit 

Scholasticate in Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds 

a Doctorate in Theology (Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical 

Gregorian University in 2009. He currently teaches courses in dogmatic 

theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate (Society of Jesus in Vietnam), 

the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major Seminary of Saigon, the 

Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 


	Dẫn nhập
	1. Có nền tảng Thánh kinh và phù hợp với bối cảnh hiện tại
	2. Diễn tả đầy đủ các phạm trù cứu độ học “từ trên xuống” và “từ dưới lên”
	3. Trình bày biến cố Thập giá như là sự tiếp nối liên tục nhưng cũng là một sự thay đổi đột ngột so với các biến cố mầu nhiệm khác của Đức Kitô
	4. Để ý đến chiều kích Ba ngôi của Thập giá
	5. Cho thấy vai trò của cả Thiên Chúa lẫn con người trong biến cố Thập giá
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

