
CSL - ISSN: 2771-1412 Khoa Học Công Giáo và Đời Sống Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 

CITATION | Nguyễn Hai Tính (2025). “Đức Tin Kitô Giáo - Các Chiều Kích và Đặc Tính Quy Kitô”. Khoa Học 

Công Giáo và Đời Sống, 5(4): 1–10. DOI: https://doi.org/10.54855/csl.25541 

Đức Tin Kitô Giáo - Các Chiều Kích và Đặc Tính Quy Kitô 

Christian Faith: Dimensions and Its Christocentric Characteristics 

Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J.1* 

1Học Viện Thánh Giuse Dòng Tên, Vietnam 
*Email tác giả liên hệ: nguyenhaitinh@gmail.com 
*     https://orcid.org/0000-0003-4102-8619  
       https://doi.org/10.54855/csl.25541  

® Copyright (c) 2025 Nguyễn Hai Tính 

Received: 25/09/2025  Revision: 14/12/2025 Accepted: 16/12/2025 Online: 16/12/2025 

   ABSTRACT 

Keywords: Christian 

faith; Knowing–feeling–

living; Revelation; 

Incarnation; Cross 

The article examines Christian faith in relation to Christ as its 

foundation and point of reference. Through three dimensions—

“knowing–feeling–living”—the author argues that faith is not 

merely knowledge or emotion but a holistic act: (1) an affective 

trust that “believes in” God; (2) a rational reception of the 

objective content of Revelation; and (3) practical action, where 

concrete decisions allow faith to mature. Using the analogy of 

“receiving a gift,” faith is presented as an interpersonal 

relationship between God and the human person. In a Christ-

centered perspective, the Incarnation makes believing and loving 

possible; Christ determines both the content of faith and how it is 

expressed; and the Cross shapes the disciple’s witness in a 

secularizing context. 

 
TÓM LƯỢC 

Từ khoá: Đức tin Kitô 

giáo; Biết–cảm–sống; 

Mặc Khải; Nhập Thể; 

Thập Giá 

Bài viết này về đức tin Kitô giáo trong tương quan với Đức Kitô, 

nền tảng và điểm quy chiếu của đức tin. Qua ba chiều kích “biết–

cảm–sống”, tác giả cho thấy đức tin không chỉ là tri thức hay 

cảm xúc, nhưng là hành vi toàn diện: (1) tâm cảm phó thác “tin 

vào” Thiên Chúa; (2) lý trí đón nhận nội dung khách quan của 

Mặc Khải; (3) thực hành, nơi các quyết định cụ thể làm cho đức 

tin trưởng thành. Dựa trên loại suy “nhận quà”, đức tin là tương 

quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người. Ở bình diện quy 

Kitô, mầu nhiệm Nhập Thể làm cho việc tin yêu trở nên khả dĩ; 

Đức Kitô quy định nội dung và cách diễn tả đức tin; và Thập Giá 

định hình lối sống chứng tá của môn đệ trong bối cảnh trần tục 

hóa. 

 

Giới thiệu 

Bài viết này thể hiện mong muốn đáp lại lời Đức Giáo Hoàng Bênêđettô mời gọi các tín hữu 

gia tăng “suy tư về chính hành vi đức tin” (Porta Fidei, 9). Có nhiều vấn đề cần phải đào sâu 

mailto:nguyenhaitinh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4102-8619
https://doi.org/10.54855/csl.25541


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 2 

để hiểu hơn về đức tin như: đức tin là ân sủng nhưng đồng thời cũng là hành vi nhân linh, đức 

tin là chắc chắn nhưng cũng gắn liền với “đêm tối”, tính cá vị và tính cộng đoàn của đức tin, 

diễn tả đức tin bằng ngôn ngữ và bằng hành động, v.v… Với đề tài được đưa ra là nói về đức 

tin Kitô giáo trong tương quan với Đức Kitô – Đấng là nền tảng và điểm quy chiếu của đức 

tin đó – người viết bài này chỉ xin trình bày ba chiều kích liên hệ tới lý trí, tâm cảm và thực 

hành (nói tắt và nôm na là biết, cảm, sống) của đức tin và cho thấy Đức Kitô là nguyên lý của 

đức tin Kitô giáo thế nào trong ba chiều kích đó. 

Việc chọn trình bày ba chiều kích trên của đức tin phát xuất từ thực tế là đa số tín hữu Việt 

Nam gặp khó khăn trong việc xác định thế nào là đức tin đích thực. Phải chăng việc ta học 

thuộc các kinh, nắm vững các giáo lý là dấu chỉ cho thấy đức tin của ta đã mạnh mẽ rồi? Phải 

chăng ta có thể yên tâm về đức tin của mình khi ta dạt dào cảm xúc yêu mến Chúa hay có thể 

khóc vì nhận ra tình yêu của Ngài? Hoặc ngược lại, phải chăng việc giữ đạo quan trọng là ở 

cái tâm, chỉ cần có cái tâm ngay thẳng, bác ái là đủ, việc đi nhà thờ, đọc kinh, học giáo lý chỉ 

là hình thức bên ngoài, thậm chí là còn có ảnh hưởng xấu là làm cho người ta “chấp nê” mà 

quên đi cái cốt lõi? 

Việc chưa hiểu rằng đức tin bao gồm cả ba chiều kích biết, cảm, sống còn được thể hiện qua 

khoảng cách thường thấy giữa việc tin và sống theo những gì mình tin. Tại sao có người đi 

nhà thờ thường xuyên, đọc thuộc nhiều kinh mà về nhà lại là hung thần của gia đình và của 

hàng xóm? Tại sao trong kỳ tĩnh tâm, tôi cảm thấy dạt dào lòng yêu mến Chúa và quyết tâm 

cách rất xác tín mà sau kỳ tĩnh tâm tôi mắc lại các thói xấu và không thể kiểm soát những cảm 

xúc tiêu cực như tham lam, ganh ghét, nóng giận của mình? Nên chăng tôi chỉ cố gắng sống 

công bình, bác ái, dấn thân vào các hoạt động xã hội là đủ, mà không cần hoặc lơ là việc đi lễ, 

đọc kinh và học giáo lý? 

Bài viết sẽ cố gắng trả lời các vấn nạn đó bằng cách chỉ ra, trong phần I, rằng đức tin không 

chỉ là hoạt động của lý trí (theo kiểu “tôi tin là ngày mai trời mưa”) hay của tâm cảm (theo 

kiểu “tôi thấy rất tin tưởng anh”), mà bao gồm cả hai, cùng với chiều kích thực hành. 

Trong phần II, bài viết sẽ trình bày Đức Kitô cung cấp nét độc đáo cho đức tin Kitô giáo như 

thế nào trong ba chiều kích nói trên. 

 

I. Ba chiều kích của đức tin Kitô giáo 

Thông thường, chúng ta hay quan niệm rằng đức tin là tin một điều gì đó, tức giới hạn đức tin 

vào hoạt động của tâm trí mà thôi. Quan niệm này không sai, nhưng chưa đủ, và vì thế có thể 

gây ra một số lệch lạc trong việc sống đạo. Nếu đức tin chỉ là tin một điều gì đó thì để trẻ em 

hoặc người tân tòng có đức tin, chỉ cần dạy họ thuộc kinh hoặc biết các chân lý đức tin là đủ. 

Thông truyền đức tin dưới dạng kiến thức dẫn đến tình trạng là tín hữu biết các điều Giáo Hội 

dạy nhưng chưa hẳn là yêu mến những giá trị của chúng. Họ xem những điều dạy đó chủ yếu 

như là luật lệ và cố gắng tuân giữ, nhưng cảm thấy như gánh nặng. Thực hành tôn giáo vì thế 

được gói gọn trong việc chu toàn nghĩa vụ cách sáo rỗng và vụ hình thức. 

Để hiểu đức tin là gì, ta cần đặt đức tin trong tương quan với Mặc Khải. Vì đức tin là hành vi 

đón nhận Mặc Khải, nên ta chỉ hiểu đức tin là gì nếu ta có quan niệm đúng đắn về bản chất 

của Mặc Khải. Công đồng Vatican II nói về Mặc Khải như sau:  

 

Do lòng nhân lành và khôn ngoan, Thiên Chúa đã muốn mặc khải chính mình và tỏ cho 

biết mầu nhiệm của ý muốn Ngài (x. Ep 1,9);... Vậy qua việc mặc khải này, Thiên Chúa 

vô hình (x. Cl 1,15; 1 Tm 1,17), do tình thương chan hòa của Ngài, đã ngỏ lời với loài 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 3 

người như với bạn hữu (x. Xh 33,11; Ga 15,14-15) và liên lạc với họ (x. Br 3,38) để 

mời gọi họ và chấp nhận cho họ đi vào cuộc sống của chính Ngài1.  

 

Như vậy, Mặc Khải trước hết và trên hết là việc Thiên Chúa đi bước trước đến với con người, 

ngỏ lời và trao ban chính Mình để thiết lập tương quan bằng hữu với họ; cùng với món quà 

“Tự Thân” đó là các chân lý diễn tả ý muốn cứu độ của Ngài.  

Công đồng cũng nói về đức tin như sau: 

 

 Phải bày tỏ “sự vâng phục bằng đức tin” (Rm 16,26; x. Rm 1,5; 2 Cr 10,5-6) đối với 

Thiên Chúa, Đấng mặc khải. Nhờ sự vâng phục đó, con người tự do ký thác mình trọn 

vẹn cho Thiên Chúa bằng cách “dâng lên Thiên Chúa, Đấng mạc khải, sự quy phục trọn 

vẹn của lý trí và ý chí” [5], và bằng cách tự ý ưng thuận mặc khải Ngài đã ban2. 

 

Vậy đức tin trước hết là phó thác bản thân mình cho Thiên Chúa và sau đó là tự do chấp nhận 

những điều Ngài truyền dạy.  

Một cách nôm na, có thể mô tả Mặc Khải như hành vi và tiến trình Thiên Chúa “tặng quà” 

cho con người và đức tin là hành vi và tiến trình con người “nhận quà” từ Thiên Chúa3. Khi 

phân tích hiện tượng trao tặng và nhận quà, chúng ta thấy rằng hiện tượng này luôn hàm chứa 

một tương quan liên vị. Một vật chỉ là quà tặng khi ở trong một mối tương quan liên vị giữa 

người tặng và người nhận4. Người tặng quà, qua món quà, mà thường thì có ý nghĩa biểu 

trưng lớn hơn chức năng hữu dụng, trước hết muốn diễn tả tâm hồn mình và khao khát muốn 

thiết lập tương quan yêu thương với người được tặng. Nói cách khác, món quà biểu trưng cho 

việc người tặng quà muốn trao ban chính tâm hồn mình. Tuy nhiên, món quà cũng đóng vai 

trò quan trọng vì là một sự diễn tả không thể thiếu của tấm lòng người tặng. Không ai có tấm 

lòng ưu ái với người khác mà không tự nhiên bộc lộ ra hay tìm những cách thế khác nhau để 

diễn tả tấm lòng đó5. 

Người nhận quà cũng vậy, khi quyết định nhận món quà là đã quyết định nhận tấm lòng của 

người tặng và do đó cũng đã mở lòng mình ra, chấp nhận thiết lập tương quan với họ, tức 

chấp nhận cho họ đi vào cuộc đời mình. Như vậy, người nhận quà cũng thực sự đã mở ra và 

cho đi – cho đi chính tâm hồn mình. Người không muốn cho đi không thể nhận quà. Tương tự 

như đối với người tặng, món quà cũng rất quan trọng đối với người nhận. Người nhận chỉ 

thực sự đón nhận tấm lòng người tặng nếu chấp nhận đón lấy món quà. Khi họ chấp nhận 

tương quan với người tặng thì họ cũng chấp nhận món quà người ấy tặng. Món quà trở nên 

biểu tượng thiết yếu của tương quan giữa họ với nhau6. 

 
1 Hiến Chế Tín Lý về Mặc Khải của Thiên Chúa, 1. 
2 Sđd, 5. 
3 Đây là ý tưởng của Stephen B. Bevans trong cuốn An Introduction to Theology in Global Perspective, 

New York 2009, xin xem đặc biệt từ trang 23 tới trang 32. 
4 Cũng vật đó, dù được gói gém cẩn thận và đẹp mắt, nhưng khi được chưng trên kệ để bán thì chưa được 

gọi là quà tặng, mà vẫn chỉ là hàng hóa. Nó chỉ trở thành quà tặng khi có ai đó trao nó cho một người khác như 

một món quà. 
5 Ví dụ, không ai yêu thật sự mà chỉ để ở trong lòng, mà không có những biểu hiện như ánh mắt, sự ân 

cần, một bó hoa, v.v... 
6 Ví dụ, không ai chấp nhận lễ hỏi mà từ chối trầu cau. 

http://www.simonhoadalat.com/HOCHOI/Giaohoi/HienChe/DeiVerbum/02PhanMot.html#_ftn5#_ftn5


CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 4 

Để có một cái nhìn loại suy về đức tin như hành vi “nhận quà”, chúng ta tóm kết lại các đặc 

tính của tiến trình nhận quà như một hiện tượng nhân sinh: người nhận quà, khi nhận món quà 

(2), phải mở lòng mình ra để đón nhận tấm lòng của người tặng (1); sau khi nhận quà, người 

đó được biến đổi nên khác (3), vì cuộc đời họ không như xưa nữa mà đã có sự hiện diện của 

và tương quan ở cấp độ mới với một nhân vị mới. 

Ta cũng có thể tìm thấy ba đặc tính trên nơi hành vi đức tin của Kitô hữu (các đặc tính được 

đánh số 1,2 và 3 lần lượt tương ứng với chiều kích tâm cảm, lý trí và thực hành của đức tin). 

Trở lại đối chiếu với định nghĩa của công đồng Vatican II về Mặc Khải và về đức tin, ta có 

thể nói rằng đức tin trước hết là mở lòng mình ra đón nhận quà tặng là chính Thiên Chúa trao 

ban chính Mình, tức sẵn lòng đi vào trong tương quan mà Thiên Chúa thiết lập và mời gọi con 

người có với Ngài. Một cách loại suy, có thể nói, như trong trường hợp quà tặng, chỉ có đức 

tin khi có tương quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người7. Việc mở lòng, chấp nhận đi vào 

trong tương quan liên vị với Thiên Chúa như thế mang đồng thời ba chiều kích tương ứng với 

ba đặc tính nêu trên của việc nhận quà. 

 

1. Chiều kích tâm cảm 

Đặc điểm dễ thấy nhất của tương quan liên vị là có một mối thân tình giữa những người liên 

quan, họ mở lòng, đón nhận và tin tưởng nhau. Đức tin, trong bối cảnh tương quan liên vị 

giữa Thiên Chúa và con người, cũng mang đặc tính này. Tín hữu cảm nghiệm thấy được 

Thiên Chúa ngỏ lời mời gọi thương yêu và tin tưởng và vì thế đáp lại bằng tâm tình phó thác 

yêu thương.  

Đức tin trong chiều kích này có thể được diễn tả bằng hai chữ “tin vào”. Như trong tương 

quan giữa người với người, khi tin vào ai, chúng ta cảm thấy an toàn khi ở bên họ, đức tin 

trong chiều kích này làm cho con người “tìm đến nương ẩn” bên Thiên Chúa (Tv 7,1; 31,1), 

giao phó bản thân “trong vòng tay Ngài” (x. Lc 23,46; Lời cầu nguyện của Charles de 

Foucauld).  

Đây là lý do truyền thống gọi đức tin là nhân đức đối thần. Vì chỉ có Thiên Chúa mới có thể 

là đối tượng của đức tin trong chiều kích này, mới đáng là Đấng để ta tin vào và đặt để đời 

mình trong tay Ngài mà chắc chắn không bị thất vọng. Kinh Tin Kính đã diễn tả điều này khi 

dùng động từ “tin vào” (credo in) cho các tín khoản liên quan tới từng Ngôi trong Ba Ngôi 

Thiên Chúa, không như các tín khoản khác vốn dùng động từ “tin có” (credo) hoặc “tuyên 

xưng” (confiteor), “trông chờ” (expecto). 

 

2. Chiều kích lý trí 

Nhưng việc phó thác bản thân cho Thiên Chúa hàm chứa việc biết Thiên Chúa là Đấng thế 

nào (yêu thương, đáng tin, v.v...) và xác nhận Ngài là Chủ Tể của vạn vật và của đời mình. 

Không ai có thể đặt niềm tin tưởng vào Đấng mà họ không biết. Vì thế, đức tin luôn mang 

 
7 Như vậy, một cách chính yếu, đức tin không phải là một “kho” mà tín hữu có thể lấy và tích trữ cho 

mình, mà không cần phải có tương quan cá vị với Thiên Chúa. Nói cách cụ thể, việc học thuộc các chân lý trong 

kho tàng đức tin mà chưa có tương quan với Chúa trong đời sống thiêng liêng thì chưa được coi là dấu chỉ của 

đức tin đích thực. 

Ở đây cũng cần phải nói thêm rằng tương quan liên vị giữa Thiên Chúa và con người – vốn chỉ có Thiên 

Chúa đi bước trước và tạo điều kiện khả dĩ cho con người đáp lại – không hoàn toàn giống như tương quan liên 

vị giữa người với người, vốn mang tính hai chiều. Theo Karl Rahner, Thiên Chúa đến với con người, tự trao ban 

Chính Mình không chỉ như một món quà, mà còn như một điều kiện cần thiết để làm cho việc con người đón 

nhận món quà đó có thể xảy ra (X. Foundations of Christian Faith, London 1978, 128). 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 5 

chiều kích lý trí. Khi tin, chúng ta luôn chấp nhận một điều gì đó khách quan – một sự kiện 

hoặc một ý nghĩa – là đúng.  

Hơn nữa, cũng như khi tin tưởng ai thì ta cũng tin những điều họ nói là đúng, việc phó thác 

bản thân cho Thiên Chúa luôn hàm chứa và đi đôi với việc chân nhận những điều Ngài truyền 

dạy là chân lý. Đức tin không chỉ là cảm xúc mơ hồ không có hoặc không thể được diễn tả 

bằng một nội dung khách quan. Đức tin cũng không chỉ là chuyện riêng tư, bên trong tâm hồn 

mỗi người mà, vì có nội dung khách quan, cần được “tuyên xưng, cử hành, sống và cầu 

nguyện” (Porta Fidei, 9).  

Chính vì điều này mà các giáo phụ nói về “kho tàng đức tin” hay “quy luật đức tin”8. Kho 

tàng hay quy luật này được tìm thấy trong Thánh Kinh, trong giáo lý và đời sống của Giáo 

Hội, có thể được lưu truyền, công bố, giảng dạy và học hỏi. Cũng như món quà là biểu tượng 

thiết yếu của tương quan giữa người tặng và người nhận, kho tàng đức tin được lưu truyền và 

diễn tả bằng ngôn ngữ, cử hành và các hình thức tổ chức trong đời sống Giáo Hội đóng vai trò 

không thể thiếu trong tiến trình đức tin. Kho tàng này chứa đựng những “món quà” thiết yếu 

cho mối tương quan giữa Thiên Chúa với con người. Con người không thật sự đón nhận 

Thiên Chúa, không thật sự tin tưởng và phó thác bản thân cho Ngài nếu không đón nhận 

những “món quà” khách quan này. 

 

3. Chiều kích thực hành 

Cuối cùng, đức tin đích thực luôn có và phải có chiều kích thực hành. Đức tin không chỉ là 

hoạt động của tâm trí hay rung cảm của tâm hồn, mà là hành vi nhân linh liên hệ tới toàn bộ 

con người. Liên quan tới chiều kích này, chúng ta thường hiểu cách đúng đắn rằng đức tin 

đích thực phải dẫn tới việc sống đức tin đó cách cụ thể trong đời sống. Nhưng ở đây chúng ta 

cũng cần phải xác định xa hơn rằng chính hành động cụ thể góp phần vào việc hình thành và 

củng cố đức tin, bằng cách cộng tác với ơn Chúa, chứ không chỉ là hệ quả của đức tin. 

Karl Rahner có thể giúp ta hiểu hơn điều này khi ông nói về ý chí. Khi ta thực hiện điều ta 

muốn thì ý chí được diễn tả chính nó và trở thành xác định. Vậy điều ta thực hiện đó không 

chỉ là kết quả của ý muốn mà còn là nguyên nhân sinh ra ý muốn đó. Bởi vì ý muốn đó sẽ 

không tồn tại cách nghiêm túc và bất khả thu hồi nếu nó không được thực hiện9. Nói cách 

khác, ta chưa thật sự muốn một điều gì đó nếu chưa thực hiện điều đó. 

Tương tự, hành vi đức tin chỉ thực sự xác định và chín muồi khi được thực hành trong cuộc 

sống. Các tri thức học được về đạo, các tâm tình sốt mến chỉ đạt được độ chín muồi khi chúng 

được kéo dài và diễn tả trong cuộc sống. Nói cách khác, chúng ta chỉ thực sự biết Chúa và chỉ 

thực sự yêu Ngài khi sống theo lời Ngài dạy. Như vậy, hành vi đức tin diễn ra không chỉ khi 

ta đọc kinh hoặc cầu nguyện sốt sắng, mà cả khi ta thực hành những quyết định cụ thể. Việc 

cố gắng giữ mình khỏi lỗi phạm một điều Chúa dạy là sự kéo dài tâm tình của giờ cầu nguyện 

trước đó và có giá trị tương đương như một lời cầu nguyện.  

 

Tóm lại, nếu hiểu hành vi đức tin bao gồm đồng thời cả ba chiều kích biết, cảm, sống thì ta sẽ 

hiểu tại sao học thuộc giáo lý mà thiếu tâm tình yêu mến Chúa (chiều kích 1) thì cũng chưa 

phải là có đức tin đích thực. Tương tự, dạt dào cảm xúc yêu mến mà chưa thực hiện điều 

Chúa dạy (chiều kích 3) thì cũng chưa thực sự yêu mến Chúa trong đức tin, mà chỉ mới yêu 

 
8 Thánh Irênê, chẳng hạn, đề cập đến các khái niệm này trong cuốn Adversus Haereses III, ii & iv. 
9 X. K. Rahner & K.H. Weger, Our Chritian Faith, London 1980, 116. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 6 

Chúa với cảm xúc nhân loại chóng qua. Và cuối cùng, việc có cảm xúc dạt dào hoặc thực 

hành đúng đắn lời Chúa dạy không miễn cho ta khỏi phải học hỏi các chân lý đức tin và tham 

gia vào đời sống Giáo Hội (chiều kích 2), mà ngược lại, luôn giả định, đi đôi và dẫn đến điều 

đó10. 

 

II. Đức Kitô – căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo 

Những điều nói ở trên liên quan đến hành vi con người đáp lại lời mời gọi yêu thương của 

Thiên Chúa là những đặc tính chung của nhiều hình thức đức tin kể cả ngoài Kitô giáo, nên 

chưa nói gì về tính độc đáo của đức tin Kitô giáo. 

Chúng ta chỉ có thể nhìn rõ căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo và nhờ thế hiểu hơn về đức 

tin đó nếu nhìn vào Đức Kitô. Trong phần này chúng ta sẽ tìm hiểu Đức Kitô cung cấp căn 

tính cho đức tin Kitô giáo như thế nào bằng việc khảo sát vai trò độc đáo của Ngài liên quan 

tới ba chiều kích nói trên của đức tin. 

 

1. Chiều kích tâm cảm – Đức Kitô làm cho đức tin khả dĩ xảy ra 

Trong hành vi đức tin, cũng như các tín hữu của các hình thức đức tin khác, Kitô hữu yêu 

mến phó thác bản thân mình cho Thiên Chúa; nhưng khác với quan điểm và tâm tình của họ, 

Kitô hữu tín thác vào một Thiên Chúa hiện thân nơi Đức Kitô. Thiên Chúa của Kitô giáo 

không chỉ là một thực tại siêu việt, huyền bí và nội tại trong cõi sâu thẳm của lòng người 

nhưng còn làm người trong lịch sử, nơi Đức Kitô Giêsu thành Nagiaret. Vì thế, đức tin Kitô 

giáo, trong chiều kích tâm cảm, không chỉ là phó thác thân phận thụ tạo giới hạn của mình 

cho Đấng Toàn Năng Siêu Việt ở ngoài thế giới này, mà còn là chấp nhận đi vào trong tương 

quan cá vị, là yêu mến và phó thác bản thân cho Đức Kitô – một Đấng đã sống trong lịch sử 

nhân loại, đã chết và đang sống trong vinh quang Phục Sinh. 

Điều này nói lên căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo, vì Đức Kitô, tuy là một Ngôi Vị 

Thiên Chúa, có thể tương quan với con người trong mức độ nhân loại. Ngài đến với chúng ta 

trong tư cách là Thiên Chúa nhưng cũng là một con người. Ngài yêu chúng ta bằng tình yêu 

Thiên Chúa nhưng với một trái tim nhân loại và Ngài cũng có thể là đối tượng của tình cảm 

nhân bản của chúng ta, cũng như của những tiếp cận trên bình diện lịch sử của chúng ta.  

Hệ quả là, đức tin Kitô giáo, trong chiều kích tâm cảm, tự bản chất hàm chứa một mối căng 

thẳng và liên hệ biện chứng giữa tình yêu Thiên Chúa và tình yêu nhân loại. Thiên Chúa đã 

làm người để có thể yêu chúng ta bằng một trái tim nhân loại, nên đã làm cho tình yêu nhân 

loại của chúng ta có khả năng hướng tới Thiên Chúa và tham gia vào tính chất thần linh của 

tình yêu của Ngài. Điều này thật sự khả dĩ và đã xảy ra nơi Đức Kitô. Trong nhân tính của 

mình, Ngài đã yêu mến Cha bằng trái tim nhân loại, và vì thế, đã thăng hoa tình yêu đó, làm 

cho nó tham dự vào mối Hiệp Thông thần linh giữa Ba Ngôi. 

Vì thế, khi yêu mến Đức Kitô trong đức tin, chúng ta không yêu Ngài như yêu một Siêu Ngã, 

nhưng cũng không đơn thuần như một người khác. Tình yêu nhân loại của chúng ta dành cho 

Ngài, trong đức tin, đã được nâng lên một tầm cấp khác, có khả năng trở thành “đối tác”, đáp 

lại Tình Yêu đi bước trước của Thiên Chúa. Điều này giải thích khả thể của đức tin nói chung 

và của đức tin Kitô giáo nói riêng. Mầu nhiệm Thiên Chúa làm người nơi Đức Kitô đã cung 

 
10 John A. Hardon cho rằng việc học giáo lý là nền tảng cho việc sống chứng tá đức tin cách anh hùng (X. 

“The Deposit of Faith and the Catechism” trên trang Web The Real Presence Association. 

http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm truy cập ngày 29.05.2012). 

http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm


https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 7 

cấp câu trả lời cụ thể dứt khoát cho câu hỏi “Thiên Chúa là Đấng Siêu Việt trong khi con 

người là thụ tạo giới hạn, làm sao mà con người có thể trở thành ‘đối tác’ của Thiên Chúa 

trong hành vi đức tin được?” 

 

2. Chiều kích lý trí – Đức Kitô quy định nội dung và hình thức diễn tả đức tin 

Trong chiều kích lý trí, đức tin Kitô giáo nhận biết Thiên Chúa là ai và chấp nhận những điều 

Ngài dạy bảo, nhưng tất cả những điều đó phải có nội dung như Đức Kitô đã mặc khải bằng 

lời dạy và lối sống của Ngài. Mà nội dung của lời dạy và lối sống của Đức Kitô thì có thể 

được xác định khá rõ ràng và cụ thể: Ngài hiện thực hoá và rao giảng về Nước Trời, Ngài 

tương quan với Thiên Chúa như Cha của Ngài, Ngài sống một cuộc sống vị tha mà tột đỉnh là 

cái chết trên thập tự giá. Như vậy, nội dung đức tin Kitô giáo không bắt nguồn từ một hệ 

thống suy lý nào, cũng không được rút ra từ một nguyên lý phổ quát nào, nhưng bị quy định, 

một cách “võ đoán”, bởi chính lời dạy và lối sống đặc thù của Đức Kitô11. 

Nội dung đặc thù này của đức tin Kitô giáo luôn cần phải được diễn tả trong tuyên xưng, cử 

hành và cầu nguyện, và chính Đức Kitô cũng cung cấp tiêu chuẩn cho việc diễn tả này. Mọi 

khẳng định cũng như tuyên bố thần học, mọi cử hành phụng vụ và cả các hình thức cầu 

nguyện đều lấy Đức Kitô làm trung tâm và bị quy định bởi lời dạy và lối sống của Ngài. 

Để thấy rõ Đức Kitô quy định các hình thức diễn tả đức tin Kitô giáo thế nào, chúng ta chỉ 

cần xét vấn đề về vai trò của ngôn ngữ trong kinh nghiệm đức tin. Theo Gadamer, ngôn ngữ 

là trung gian của kinh nghiệm và là phương tiện để chúng ta hiểu thế giới12. Vậy kinh nghiệm 

đức tin luôn phải mang chiều kích ngôn ngữ. Hay nói cách khác, chúng ta luôn cần tới ngôn 

ngữ để có thể có kinh nghiệm đức tin đích thực, đó là chưa đề cập đến việc phải diễn tả và 

truyền thông kinh nghiệm đó cho người khác. Vấn đề đặt ra là chúng ta dùng thứ ngôn ngữ 

nào trong kinh nghiệm của đức tin. Chính ở đây mà chúng ta thấy vai trò thiết yếu của Đức 

Kitô – Đấng là Ngôi Lời – đối với kinh nghiệm đức tin Kitô giáo. 

Ngôn ngữ con người mang tính lịch sử và bị ảnh hưởng – kể cả theo nghĩa xấu, tức bị nhuốm 

bẩn, trở nên hàm hồ, thô tục – bởi não trạng văn hoá và các cảnh huống xã hội. Vì thế, nếu 

kinh nghiệm đức tin được tiếp cận và diễn tả qua trung gian một thứ ngôn ngữ hàm hồ, mang 

nặng ảnh hưởng của tội thì chính kinh nghiệm đức tin cũng bị bóp méo và tha hoá. Ngôn ngữ 

con người có thể là biểu hiện của cái tôi đầy tham vọng bá chủ và ước muốn vận dụng, điều 

khiển những cái khác ngoài mình. Chính Đức Kitô – Lời đích thực – sẽ cung cấp cho kinh 

nghiệm đức tin một ngôn ngữ tinh tuyền, phù hợp và xứng đáng với kinh nghiệm đó. Ngài là 

Ngôn Ngữ của Thiên Chúa đã “hoá ra không” (Pl 2,7) để “trở nên người phàm và cư ngụ giữa 

chúng ta” (Ga 1,14). Ngài là hiện thân cho ngôn ngữ của tương quan liên vị, yêu thương và 

cho đi.  

 
11 Một ví dụ điển hình là nội dung giáo lý về Thiên Chúa Ba Ngôi. Trong khi các triết gia Hy Lạp cho 

rằng Thiên Chúa phải là Đấng duy nhất, vì, một cách suy lý, tự khái niệm Thiên Chúa cho thấy Ngài phải là 

Đấng duy nhất, nếu không ta sẽ có một khái niệm tự mâu thuẫn nội tại. Á Đông thì dựa vào kinh nghiệm khá phổ 

quát rằng mọi vật đều được sinh ra từ hai vật khác mang tính âm dương bổ túc cho nhau, nên rút ra kết luận rằng 

hai Nguyên Lý Âm Dương là nguồn gốc của vũ trụ và mọi loài. Trong khi đó, giáo lý về Thiên Chúa Ba Ngôi 

chẳng khớp với nguyên tắc suy lý nào, cũng chẳng phù hợp với kinh nghiệm phổ quát nào, mà có vẻ “võ đoán”. 

Tại sao Thiên Chúa lại là Ba Ngôi mà không phải là bốn hay năm ngôi? Tính chất “võ đoán” này phát xuất từ 

chính kinh nghiệm và lời dạy của Đức Kitô về Thiên Chúa. Nói cách đơn giản, chúng ta tin Thiên Chúa là duy 

nhất và là Ba Ngôi trước hết là vì chính Đức Kitô đã kinh nghiệm, đã dạy như thế và làm cho ta có kinh nghiệm 

đó về Thiên Chúa. Suy tư và diễn giải thần học có thể cho thấy kinh nghiệm này phủ hợp với cấu trúc của thực 

tại hay của lịch sử, nhưng luôn phải khởi đi từ kinh nghiệm này. 
12 X. Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, New York 1975, 432. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 8 

3. Chiều kích thực hành – Đức Kitô chịu đóng đinh là lý tưởng cốt lõi của đời sống đức tin 

Đức tin Kitô giáo nhất thiết phải được diễn tả, không chỉ trong thần học, tuyên xưng, cử hành 

và cầu nguyện mà còn trong cuộc sống. Vậy đâu là những đặc tính của lối sống Kitô hữu? Có 

sự khác biệt thiết yếu nào giữa Kitô hữu và tín hữu các đạo khác không? Phải chăng Kitô hữu 

cũng giống các tín hữu theo các niềm tin khác trong việc “ăn ngay ở lành” mà thôi? 

Chúng ta phải khẳng định rằng lối sống của con người có sự khác biệt tuỳ thuộc vào việc họ 

tin hay không tin vào Đức Kitô. Và chúng ta chỉ thấy được sự khác biệt đó khi ý thức về tầm 

quan trọng của Đức Kitô đối với đức tin Kitô giáo. 

Trước hết, lối sống Kitô hữu được rập khuôn theo lối sống đặc thù của Đức Kitô, Đấng đã 

sống trong lịch sử này. Ngài không chỉ luôn sống vì người khác – như bao vị thánh nhân khác 

trong lịch sử loài người – nhưng còn luôn vâng phục Ý Cha. Toàn bộ cuộc sống, mọi ý nghĩa 

và hành vi của Ngài được nuôi sống và thúc đẩy chỉ bởi một động lực duy nhất là Thánh Ý 

của Thiên Chúa mà Ngài tương quan như Cha. Chính vì vâng phục Cha mà Ngài sống xả thân 

vì người khác và vì nhân loại nói chung. Tình yêu thương đồng loại của Đức Kitô có nguồn 

gốc và động lực thần linh, bắt nguồn và tham dự vào Tình Yêu vĩnh cửu giữa Cha với Ngài. 

Chính vì thế mà lối sống Kitô hữu, vốn cũng được đóng ấn bằng tình yêu thương nhân loại, 

mang một nét rất độc đáo, vì có nguồn gốc và động lực thần linh: chúng ta yêu thương người 

khác là bởi vì chúng ta yêu mến Đức Kitô và vì họ là hình ảnh của Ngài (Mt 25, 31-46). Tình 

yêu thương phải mang đặc nét này thì mới được gọi là tình yêu thương Kitô giáo. Câu hỏi 

được đặt ra là, khi yêu thương người khác vì Đức Kitô như vậy thì ta có yêu thương họ thật sự 

vì lợi ích của chính họ không hay chỉ dùng họ như bình phong để yêu mến Đức Kitô? Câu trả 

lời đã được gợi ý trong phần nói về vai trò của Đức Kitô đối với đức tin Kitô giáo trong chiều 

kích tâm cảm. Tình yêu thương Kitô giáo không mâu thuẫn, bóp méo hay lạm dụng tình yêu 

thương nhân loại, mà ngược lại, làm cho nó đích thực hơn, và hơn nữa, nâng nó lên một cấp 

độ mới hoàn hảo và có giá trị hơn gấp bội. Làm sao ta biết ta yêu thương một người cách 

hoàn toàn tự do, vô vị kỷ và mang lại lợi ích cho họ13? Chính tình yêu đối với Đức Kitô sẽ 

làm cho tình yêu đồng loại của chúng ta tinh tuyền hơn, thoát khỏi những toan tính của cái tôi 

quy kỷ và tội lỗi. Tình yêu đối với Đức Kitô cũng bảo đảm rằng khi yêu đồng loại, chúng ta 

làm điều tốt cho họ và dẫn đưa họ tới hạnh phúc. Vì tình yêu trong đức tin đối với Đức Kitô là 

tình yêu đã được ân sủng Thiên Chúa nâng lên, được tham dự vào mối Hiệp Thông tràn đầy 

hạnh phúc, niềm vui và bình an giữa Ba Ngôi Thiên Chúa (x. 1Ga 1,3). 

Thứ đến, cũng chính động lực vâng phục Thánh Ý Cha đã mặc cho lối sống của Đức Kitô một 

hình thức độc nhất vô nhị. Lối sống vì người khác của Ngài không thể được xếp vào bất cứ 

phân loại nào mà người thời nay có kinh nghiệm. Ngài đã không chữa lành người ta như một 

bác sĩ, đã không giúp đỡ người nghèo như một nhà làm công tác xã hội, đã không cải hoá xã 

hội như một nhà cách mạng, đã không chết một cái chết già bình thường, nhưng chết trẻ cách 

tức tưởi như một tội nhân. Vì vâng phục Cha mà Ngài không chỉ sống vì người khác cách 

chung chung, nhưng thể hiện lối sống đó bằng những hình thức đặc thù của sự “hoá ra không” 

(kenôsis – x. Pl 2,7) của Mầu Nhiệm Làm Người: nghèo khó, khiêm hạ, khiết tịnh và đặc biệt 

là cái chết nhục nhã trên thập tự giá.  

 
13 Kinh nghiệm nhân sinh cho ta thấy động lực của tình yêu rất phức tạp. Chúng ta rất nhiều khi yêu 

thương người khác không phải vì họ, mà vì sắc đẹp, tiền tài,... và phổ thông nhất là vì chính mình.  

Xét về việc tình yêu có nhất thiết mang lại lợi ích cho người đựơc yêu, các bậc cha mẹ cũng có kinh 

nghiệm là không phải cứ yêu thương mà chiều chuộng con thì sẽ có lợi cho sự giáo dục của con. Bậc cha mẹ 

phải biết lựa chọn cách thức yêu thương thì mới có thể mang lại lợi ích cho con cái được. 



https://khoahocconggiao.org Lm. Fx. Nguyễn Hai Tính, S.J. Vol. 5; No. 4; 2025 

 9 

Mầu nhiệm “hoá ra không” mà đỉnh cao là cái chết trên Thập Giá làm nên căn tính độc đáo 

của lối sống Đức Kitô cũng như lối sống Kitô hữu. Kitô hữu không đơn thuần chỉ là những 

người “ăn ngay ở lành”, mà là những chứng nhân có lối sống được đánh dấu bởi Thập Giá. 

Làm chứng tá, ngay cả bằng cái chết tử vì đạo (martyr – chứng tá) là tiêu chuẩn không thể 

thiếu của đời sống đức tin Kitô giáo14. Hơn bao giờ hết, trong thời đại trần tục hoá và đa 

nguyên tôn giáo này chúng ta cần phải ý thức sâu xa hơn đặc nét này của đời sống đức tin 

Kitô giáo. Kitô hữu khi tìm cách hoà nhập vào xã hội họ đang sống, có nguy cơ bị “hoà tan” 

đến nỗi hạt muối đức tin của họ không còn mặn nữa (x. Mt 5,13) nếu họ quên đi dấu ấn của 

Thập Giá trên cuộc sống mình. Chỉ khi ý thức mình là những môn đệ đi theo bước chân của 

Đức Kitô vác thập giá và chịu đóng đinh thì Kitô hữu mới có đủ động lực và can đảm chịu 

dèm pha, chịu gạt ra lề để sống sự khác biệt của lối sống Kitô giáo. Chỉ khi đó Kitô hữu mới 

xác định chắc chắn được căn tính của mình để có thể đi vào cuộc đối thoại  đích thực, chân 

thành và bình đẳng với các tín hữu của các tôn giáo khác. 

Cuối cùng, phải nói rằng, lối sống của Đức Kitô độc đáo không chủ yếu ở hình thức, mà do 

chính Ngôi Vị Ngài. Không phải cái chết trên Thập Giá làm cho lối sống Đức Kitô trở nên 

độc đáo, mà ngược lại, chính Ngài – với tư cách là Con Thiên Chúa – làm cho cái chết trên 

Thập Giá mang đặc tính độc nhất vô nhị – là biến cố qua đó Thiên Chúa cứu độ con người. 

Như vậy, đời sống Kitô hữu có giá trị, trước hết không phải là vì mang những hình thức giống 

với lối sống của Đức Kitô, mà là vì được Đức Kitô bảo đảm cho có giá trị độc đáo. Kitô hữu 

là chi thể của Nhiệm Thể Đức Kitô, nên cuộc sống của họ là cuộc sống của Nhiệm Thể, được 

Đức Kitô đảm nhận, thánh hóa và làm cho có giá trị cứu độ. 

 

Kết luận 

Có nhiều cách để tìm hiểu và nhận ra vai trò thiết yếu của Đức Kitô đối với đức tin Kitô giáo. 

Chúng ta đã làm điều đó bằng cách phân tích ba chiều kích tâm cảm, lý trí và thực hành của 

đức tin Kitô giáo. Lựa chọn này phát xuất từ mong muốn giải đáp những vấn nạn và hiện 

trạng thực tế của đời sống Kitô hữu Việt Nam liên quan tới đức tin, cầu nguyện và thực hành 

đức tin.  

Hiểu thấu đáo về ba chiều kích của đức tin sẽ giúp Kitô hữu sống đức tin cách hội nhất và 

toàn diện hơn. Họ được mời gọi tiếp cận với Chúa cách cá vị hơn, tham gia tích cực và toàn 

diện hơn vào đời sống và các hoạt động học hỏi, cầu nguyện, phượng tự của Giáo Hội, và 

cuối cùng là nối dài tâm tình đức tin ra cuộc sống hằng ngày, với xác tín của một môn đệ làm 

chứng tá cho Đức Kitô chịu đóng đinh. 

Tìm hiểu vai trò thiết yếu của Đức Kitô đối với đức tin, Kitô hữu nhận ra căn tính độc đáo của 

mình cả trong tâm tình tôn giáo, lẫn trong tuyên xưng cũng như cử hành tôn giáo để từ đó có 

xác tín và can đảm thể hiện lối sống độc đáo của đức tin Kitô giáo trong thực tế xã hội đa tôn 

giáo và đang ngày càng bị ảnh hưởng bởi trào lưu trần tục hoá. 

 

 

 

 

 
14 Đây là tư tưởng của Hans Urs von Balthasar, được Eamon Conway đề cập đến trong cuốn The 

anonymous Christian – a relativised Christianity? Frankfurt am Main 1993, 68. 



CSL - ISSN: 2771-1412 Catholic Science & Life  Vol. 5, No. 4, 2025 

 

 10 

Tài liệu tham khảo 

K. Rahner & K.H. Weger, Our Chritian Faith, London 1980, 116. 

John A. Hardon, “The Deposit of Faith and the Catechism” trên trang Web The Real Presence 

Association. http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm 

truy cập ngày 29.05.2012). 

Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, New York 1975, 432. 

 

Biodata 

Lm. Phanxicô Xaviê Nguyễn Hai Tính, S.J, Linh mục và là Giám đốc Học Viện Thánh Giuse 

Dòng Tên Việt Nam, chịu chức linh mục năm 2007, có bằng tiến sĩ thần học - Tín Lý (STD) 

do trường Đại học Giáo hoàng Gregoriana cấp năm 2009. Hiện tại cha đang dạy các môn học 

thần học tín lý ở Học viện Thánh Giuse Dòng Tên Việt Nam, Học viện Công giáo Việt Nam, 

Đại chủng viện Thánh Giuse Sài Gòn, Đại chủng viện Thánh Giuse Hà Nội và một số nơi 

khác. 

Fr. Francis Xavier Nguyen Hai Tinh, S.J., Director of the Saint Joseph Jesuit Scholasticate in 

Vietnam, is a Jesuit priest who was ordained in 2007. He holds a Doctorate in Theology 

(Dogmatic Theology, S.T.D.) awarded by the Pontifical Gregorian University in 2009. He 

currently teaches courses in dogmatic theology at the Saint Joseph Jesuit Scholasticate 

(Society of Jesus in Vietnam), the Vietnam Catholic Institute, the Saint Joseph Major 

Seminary of Saigon, the Saint Joseph Major Seminary of Hanoi, and other institutes. 

 

http://www.therealpresence.org/archives/Catechism/Catechism_008.htm

	Giới thiệu
	I. Ba chiều kích của đức tin Kitô giáo
	II. Đức Kitô – căn tính độc đáo của đức tin Kitô giáo
	Kết luận
	Tài liệu tham khảo
	Biodata

